### יעקב נגן

# נשמת המשנה

צוהר לעולמה הפנימי של המשנה

## יעקב נגן

## נשמת המשנה

צוהר לעולמה הפנימי של המשנה

הוצאת גילוי – ישיבת עתניאל



### Yakov Nagen (Genack)

## The Soul of Mishnah

עריכה: שמעון פוגל עריכה לשונית: רננה גרינוולד עיצוב גרפי ועיצוב עטיפה: כנה שכטר סידור ועימוד: מיכל שטרן

ISBN: 978-965-90743-27

כל הזכויות שמורות ליעקב נגן ישראל תשס״ז ישראל העריקה, ירושלים עיה״ק תובב״א הודפס בדפוס העיר העתיקה, ירושלים עיה״ק תובב״א

052-5665212 מספר במסרונים: 02-9964241 את הספר אפשר להשיג בטלפון: 90407 או בכתובות: הוצאת גילוי, ישיבת עתניאל – ד.נ. הר חברון, מיקוד: 190407 giluyot@gmail.com

מוקדש באהבה לאבי מורי ב----

### עזריאל זליג גנק

ולאמי מורתי

### אהובה לבית סוויאטיצקי

מהם קבלתי את אהבתי לאדם, לתורה, לקב״ה

ספר זה והלימוד בו הוא לעילוי נשמת

ראובן בנימין

בן

דורה ע״ה

לזיכוי הרבים

ולעילוי נשמת דודתי היקרה

ברכה אסתר ברנט

רח

לאה ע״ה

#### תודה

לתלמידי ישיבת ההסדר ״עתניאל״. רעיונות שעלו מלימוד משותף העשירו את עבודתי. תודה מיוחדת לידידי ברור שיח על שותפותו ביצירת חלק מו הפרקים על מסכת תמיד.

עוד אני רוצה להודות לראשי הישיבה, הרב בני קלמנזון והרב רא״ם הכהן, על בית מדרש שיש בו מאורה של תורה ומאווירה של יצירה.

לידידי שמעון פוגל על העבודה המסורה בעריכת הספר, עריכה שהשפיעה לא רק על הניסוח אלא אף על התוכן.

למורי הרב אבי וולפיש שפיתח את שיטת הלימוד הספרותי של המשניות, ולמורי ורבי הרב שמואל נחם, שלימד אותי שהעיקר בלימוד תורה הוא לשאול, ובזכותו אני מקדיש את חיי לתורה.

לרב דב גולדשטיין, בעל הזכויות על התכנה ״אוצר ההלכה והמנהג״ שממנה נלקח ניקוד משניות.

לדודי גרשון ברנט, שהקים קרן לזכר אשתו המנוחה ברכה אסתר (אוולין), ובזכות אותה קרן יכולתי להתפנות לכתיבה.

לרננה גרינוולד, על מסירותה בעריכה הלשונית של החיבור, לכנה שכטר ומיכל שטרן על השקעתן בעיצובו הנעים לעין, וליצחק כהן ושי מלכה על השקעתם בהוצאה לאור.

ושוב, לכל תלמידי הישיבה שהגיהו וחזרו והגיהו את כתב היד.

לאשתי מיכל, עזר כנגדי בעבודה זו כמו בכל תחום בחיי.

לאמי ולאבי, שגידלו אותי עטוף בחום ובאהבה, אשר ביתם מלא נתינה והתמסרות בלי גבולות לכל אדם באשר הוא שם. תקוותי ותפילתי שאזכה להמשיר בדרכם.

ולריבונו של עולם, ״...אילו פינו מלא שירה כים ולשוננו רנה כהמון גליו... אין אנחנו מספקים להודות לר ה׳ אלוהינו...״

יעקב נגן טבת תשס״ז

### תוכן עניינים

|           | מבוא                                                    |
|-----------|---------------------------------------------------------|
|           | אבינו מלכנו – ברכות א, ב                                |
|           | כל אדם קורא כדרכו – ברכות א, ג                          |
|           | הלכה – בין חוק לחיים – ברכות ב, ה                       |
| 25        | תפילתם של התנאים – בין קבע לזרימה – ברכות ד, ג-ד        |
|           | סודה של תפילת חסידים הראשונים – ברכות ה, א              |
| 37        | תפילת רבי חנינא בן דוסא – בין כוונה לנבואה – ברכות ה, ה |
| 41        | היכן נמצא הקב״ה? – ברכות ט                              |
| 47        | צדקה בענווה – פאה ה, ו                                  |
| 51        | חוויית הביכורים – ביכורים ג, א                          |
| 53        | הבאת הביכורים למקדש: מי נותן למי?                       |
| 57        | בדיקת חמץ וביעור יצר הרע – פסחים א, א                   |
| 63        | גאולת העבר וגאולת ההווה – פסחים ג, א                    |
| 65        | בליל הסדר כולנו עניים כולנו בני חורין – פסחים י, א      |
| 67        | ארבע המערכות של ליל הסדר – פסחים י                      |
| 71        | הגדת רבן גמליאל – פסחים י, ה                            |
| 77        | ארבעה שהם פחות מאחד – ראש השנה א, א                     |
| 83        | האליטיסטים והדמוקרטים – ראש השנה א, ז                   |
| 85        | מסעו של אור הירח – ראש השנה ב, ב-ג                      |
| 89        | בין שופר לתפילה – ראש השנה ד, ה                         |
| 91        | בין תפילת היחיד לתפילת הציבור – ראש השנה ד, ט           |
| 95        | פרישת הכוהן הגדול לפני יום הכיפורים – יומא א, א         |
| 101       | מקומה של אשת הכוהן הגדול – יומא א, א                    |
| 105       | השעירים והשערים – בין גורל לנס – יומא ג, ט              |
| 111       | להיכנס ולצאת מקודש הקדשים – יומא ה, א                   |
| ורקים א-ז | כוהן גדול ביום הכיפורים – מסע של צמיחה אישית – יומא, נ  |
| 119       | עינויים ותשובה, כפרה וטהרה – יומא ח, א                  |
| 123       | אכילה בסוכה כאכילת קרבן – סוכה ב, ו                     |
| 125       | ארבעת המינים כהתגלות – סוכה ג, ד                        |
| 129       | ניסוך המים כמי עדן – סוכה ד, ט                          |
| ה, א 137  | שמחת בית השואבה: חגיגת המקדש וחנוכתו השנתית – סוכה      |
| 149       | תהלוכת הכוהנים בשמחת בית השואבה – סוכה ה, ד             |
| 153       | גיבוריה של מסכת תענית – תענית פרק ד                     |

| 161                 | בתולה נישאת ליום הרביעי – כתובות א, א                  |
|---------------------|--------------------------------------------------------|
| 165                 | מהות הנישואים – גיטין ט, י                             |
| 169                 | גילוי אליהו במשנת קידושין – קידושין א, ז               |
| 175                 | בין קניין לחיוב – קידושין א, ו                         |
| 181                 | ״כולא נזיקין חדא מסכתא היא״? – מבוא לסדר נזיקין        |
| 185                 | כבוד האדם הוא כבוד ה' – בבא קמא ח, ו                   |
| 189                 | שניים אוחזין בטלית – בבא מציעא א, א                    |
| 193                 | מחלוקת ר' יוסי ורבנן בנזקי שכנים – בבא בתרא ב, י       |
| 197                 | בין מלך לשופט – סנהדרין פרק ב                          |
| – שבועות ב, ג-ד 201 | האישה – הכוהנת של החיים: המשמעות הרעיונית של טומאת נדה |
| 205                 | אהבת האדם בפרקי אבות                                   |
| 209                 | מסכת תמיד היא שיר השירים                               |
| 211                 | קול דודי דופק – תמיד א, ב                              |
| 215                 | עת הזמיר הגיע וקול התור נשמע – תמיד א, ד               |
| 219                 | כתפוח בעצי היער – תמיד ב, ב                            |
| 223                 | דודי שלח ידו מן החור – תמיד ג, ו                       |
| 227                 | קידוש ידיים ורגליים: ייעוד מחדש – תמיד א, ד            |
| 229                 | גילוי הלב – תמיד ד, ב-ג                                |
|                     | קיצורים ביבליוגרפיים                                   |
| 239                 | מפתח משניות על פי א״ב ללימוד לעילוי נשמת נפטרים        |



את המשנה גיבש רבי יהודה הנשיא בארץ ישראל לפני כאלף ושמונה מאות שנה. בששת סדריה ובשישים ושלוש המסכתות שלה ישנן מסורות בשם חכמי ישראל למן סוף תקופת בית שני ועד סוף המאה השנייה לספירה. המשנה היא "עמוד הברזל" (ויקרא רבה כא) של התורה שבעל פה, והתלמוד הוא במידה רבה פרשנות ופיתוח שלה.

גופה של המשנה הוא ההלכה, אולם בספר זה אנסה להתחקות על נשמתה החבויה. ברצוני לחשוף כמה מהרעיונות העומדים ביסוד ההלכות במשנה, ובמידת האפשר לעמוד על המשמעויות הקיומיות שלהם. ההתבוננות בפרטי הלכה חושפת יסודות חשובים הנוגעים לנוכחות האל בעולם, לזיקה בין הלכה לחיים, למערכות היחסים שבין אבות לבנים ובין איש לאישה, לצדק חברתי, לבית המקדש, לארץ ישראל ועוד.

התנאי הראשון לגילוי נשמת המשנה הוא יחס מתאים של הלומד. אדם מצליח לגלות רק כאשר הוא מחפש. לעתים קרובות לימוד המשנה נחשב רק שלב הכנה ללימוד התלמוד או אמצעי לרכוש ידיעות כלליות בתורה שבעל פה. מי שילמד כך אמנם יוכל לממש את שני היעדים החשובים האלה אך נשמת המשנה תמשיך להיות נסתרת ממנו. לעומת זאת, מי שניגש למשנה מתוך ידיעה שזהו ספר חשוב בפני עצמו ומתוך הכרה שלהלכות השלכות בתחום הרוחני – יחפש וימצא.

הספר הזה שואף להציג קשר ממשי בין הרעיונות להלכות בשני אופנים עיקריים: הראשון באמצעות הניסיון לחשוף את כוונתם המקורית של חכמי המשנה בהלכות שהם מוסרים. והשני באמצעות ניתוח ההשלכות העולות מהמשנה. אדגים שני סוגי פרשנות אלו:

#### בירור הכוונה המקורית

הרב ד"ר אברהם וולפיש במחקריו על עריכתה הספרותית של המשנה ייסד שיטה חדשה ללימוד המשנה. וולפיש הוכיח שעורכי המשנה השתמשו במודע בכלים ספרותיים כגון "חתימה כעין פתיחה" ומשחקי לשון. עוד הוא הראה שהעיצוב הספרותי שימש כלי ביד העורכים לבטא משמעויות רעיוניות. ומכאן שחקר המבנה הספרותי של המשנה חושף ממילא את עמדתם המודעת של עורכי המשנה כלפי ההלכות המופיעות בה.

נזכיר כמה מן הכלים הספרותיים הללו:

משחק לשון – בחירתה של המשנה לנקוט מינוח דו-משמעי מאפשרת למובן הסמוי לרמוז על משמעות נוספת. כך למשל המשנה בראש השנה מספרת על אב ובן שבאו להעיד על החודש: "וקבלו הכוהנים אותו ואת בנו". המשמעות הגלויה של "אותו ואת בנו" היא שהכוהנים קיבלו את האב והבן יחדיו כדי להעיד כזוג. אבל המשפט "אותו ואת בנו" מרמז על משמעות נוספת, שלילית. הוא רומז לביקורת על התנהגותם של הכוהנים, "אותו ואת בנו" הוא שמו של אחד האיסורים שבתורה, "וְשׁוֹר אוֹ שֶׁה אֹתוֹ וְאֶת בְּנוֹ לֹא תִשְׁחֲטוּ בְּיוֹם אֵחָד" (ויקרא כב, כח).

זיקה אינטרטקסטואלית – פעמים רבות אנו מוצאים במקרא שצירופי מילים החוזרים על עצמם בסיפורים שונים נועדו להקביל בין הסיפורים.<sup>3</sup> גם במשנה ישנן הקבלות – לעתים הקבלות בין שתי מסכתות,<sup>4</sup> ולעתים, כפי שנראה בפרקים הבאים, יוצרים זיקה בין המשנה ובין המקרא. השפעתו של המקרא על עיצוב המשנה אינה רק משום שהתורה שבכתב היא התשתית של התורה שבעל פה, אלא גם משום שהתנ״ך הוא הספר המרכזי שהיה ידוע לחכמי המשנה וללומדיה ולפיכך נשאבו ממנו פעמים רבות מוטיבים, רעיונות ואסוציאציות. השראת המקרא אפוא נוכחת במשנה לא רק בציטוטים הישירים ובעיקרי המצוות; ברקע עיצובן של חלק מהמשניות עומדות דמויות מקראיות כאליהו הנביא, דוד ושלמה והרעיה והדוד שבשיר השירים. עיצוב זה רומז על המשמעויות הנוספות שרצו חכמים לכלול במשנה.

מבנה – מבנה של משנה או של פרק משמש כלי ליצירת הקבלות בין יסודות שונים, ובכוחו לבטא קשר רעיוני. לדוגמה, הפרק הראשון והפרק השלישי של מסכת סנהדרין עוסקים בדיינים ואילו הפרק השני בדיני מלכים. בכך יצר עורך המשנה זיקה בין השופט למלך, שני מנהיגים הנושאים בשררה על הציבור. דוגמה נוספת נוכל לראות בפרק הראשון של מסכת קידושין. לפרק שני נושאים – קניינים ומצוות. העובדה שכל אחד מהנושאים מתייחס לעשרה פרטים מרמזת על הקשרים בין שני התחומים.

דרך נוספת לעמוד על כוונת חכמים עצמם, דרך הרווחת גם בעולם הישיבות, היא במתן תשומת הלב לשיטתיות בגישתו של החכם הדובר. לדוגמה, אמירותיו של רבי עקיבא בנושא קדושת הקשר בין איש לאישה ובנושא חשיבותה של האהבה ביניהם יכולות להסביר מדוע לשיטתו מותר להתגרש כאשר נפגם החן בין בני הזוג.

מבוא

#### השלכות ההלכות

במשנה, יותר מבתלמוד ובמדרשי הלכה, רוב ההלכות העוסקות בנושא כלשהו מרוכזות במקום אחד. כך היא מקילה על הלומד להתבונן בהלכות כמכלול ולנתח את משמעויותיהן. לדוגמה, הפרק האחרון של מסכת ברכות מביא רשימה ארוכה של מצבים שהאדם מחויב בהם לברך את הקב"ה – כל אחת מהברכות מבטאת הכרה בתפקידו של הקב"ה באותו אירוע, ולכן ניתוח של הברכות כולן מאיר על שאלת מקומו של הקב"ה בעולם באופן כללי. בדומה לכך, ניתוח של פרטי הלכות פאה במשנה מגלה את התפיסה כי "פאה" אינה מתנה הניתנת לעני אלא זכותו הממשית בשדה, בדומה לזכויותיו של בעל השדה עצמו. הבנות אלו מתאפשרות מכיוון שהמשנה היא ספר הלכה קדום והיא קרובה יותר לשלבי הגיבוש של יסודות ההלכה, שלב שבו המגע בין ההלכה לרעיונות העומדים ביסודותיה היה ברור יותר מבתקופות אחרות.

במקומות אחדים בספר אחרוג מהעקרונות שתיארתי עד כה ואגע בנקודות אישיות יותר, דוגמת העיון במסכת יומא שאספר בו שני סיפורים כואבים על החיים ועל המוות. אני מרשה לעצמי לעשות כן היות ומטרתי היא להאהיב את המשנה על עם ישראל ולגלות את העושר שבה כפי שהוא מתבטא במגוון הדרכים האפשריות לפרשנותה.

#### שמו של הספר

שם הספר, "נשמת המשנה", לקוח מדבריו של ה'מגיד מישרים", אותו כוח רוחני שהתגלה לרבי יוסף קארו מחבר ה"שולחן ערוך". המגיד הזדהה כ"נשמת המשנה" ובין היתר תלה את הופעתו לפני רבי יוסף בזכות לימוד המשניות:

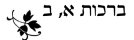
אני אני המשנת ואנת דאני לשמתא אני נשמתא בפיך אני בפיך אני המדברת אני אני אני אני אני המדברת בפיך אני למשניותי ולא תפריד מחשבתך אפי׳ רגעא חדא.  $^{5}$ 

התחלתי לגרוס משניות וקריתי ה' פרקים ובעודי קורא במשניות קול דודי דופק בתוך פי מנגן מאליו והתחיל ואמר ה' עמך בכל אשר תלך... רק כי תדבק בי וביראתי ובתורתי ובמשניותי תמיד... בזכות השיתא סדרי משנה שאתה יודע על פה ובזכות אותם הענויים והסגופים שעשית... הסכימו בישיבה של מעלה שאחזור לדבר עמך כבראשונה.<sup>6</sup>

תפילתי שמתוך אהבה למשנה ודביקה בה נזכה לדבק את לבנו ואת נשמתנו בשורש המשנה – ריבונו של עולם.

- וולפיש, תופעות ספרותיות, עמ' 33-60; משחקי לשון, עמ' 95-75.
  - .שם
  - 3 זקוביץ, מקראות.
  - ייב ו, בין היים אינים פרותיים, עמ' 51; פרי, יומא, עמ' 45-40. <sup>4</sup>
  - .60 מגיד מישרים, פרשת תזריע, צוטט בזלוטניק, משנה, עמ' 60.  $^{5}$ 
    - $^{6}$ שם, פרשת במדבר.





מֵאֵימָתִי קּוֹרִין אֶת שְׁמַע בְּשַׁחֲרִית. מְשֶּׁיבִּיר בֵּין הְּכֵלֶת לְלְבָן. רַבִּי אֱלִיעֻזֶּר אוֹמֵר, בֵּין הְּכֵלֶת לְבַרְתִי. יְגוֹמְרָה עַד הָנֵץ הַחַּמָּה. רַבִּי יְהוֹשָׁע אוֹמֵר, עַד שְׁלֹשׁ שְׁעוֹת, שֶּׁבֵּן דֶּרֶךְ בְּנֵי מְלָכִים לַעֲמוֹד בְּשָׁלֹשׁ שְׁעוֹת. הַקּוֹרֵא מִבָּאן וְאֵילֶךְ לֹא הִפְּסִיד, בִּאָרָם הַקּוֹרֵא בַּתּוֹרָה:

"עול מלכות שמים" שאדם מקבל עליו בקריאת שמע הוא הבסיס לכל המצוות ולכן הוא הנושא הפותח את ששת סדרי המשנה.

בקריאת שמע אנו מקבלים עלינו עול מלכות שמים ומצהירים שה׳ הוא מלך העולם. ואם מתוכנה של קריאת שמע נוכל לגלות מיהו הקב״ה, הרי שמתוך התבוננות בזמניה נוכל לגלות מי אנחנו.

זמן קריאת שמע של שחרית הוא הזמן שהאנשים קמים בו, כלשון הפסוק "...ובקומך" (דברים ו, ז). התנאים במשנה חלוקים עד מתי נחשב זמן קימה. דעה אחת – כשהיום מאיר לחלוטין, ולכן תנא קמא קובע שסוף זמן קריאת שמע בהנץ החמה. לעומת זאת, ר' יהושע סובר שאפשר לקרוא את קריאת שמע לאורך כל שלוש השעות הראשונות של היום, ומנמק, "שכן דרך בני מלכים לעמד בשלוש שעות". השאלה המתבקשת היא מדוע התנהגותה של קבוצה אליטיסטית זעירה, "בני מלכים", רלוונטית לקביעת זמן הקימה של האדם הפשוט? נראה שהתשובה נעוצה בתפיסה המופיעה במשנה אחרת, ולפיה "כל ישראל בני מלכים הם" (שבת יד, ד). לתפיסה זו של מעמד האדם בישראל נודעת משמעות מיוחדת בהקשר של מצוות קריאת שמע. אמנם קריאת שמע מזכירה לנו שהקב"ה הוא מלך, אך עם בניו של המלד, כפי שמנוסח יחס זה בתפילה: "אבינו מלכנו".

עוד לפני הדיון בשאלה מהו סוף זמן קריאת שמע דנה המשנה בשאלה מתי תחילת זמן קריאת שמע, כלומר מתי מסתיים הלילה ומתחיל היום. הדעה הראשונה במשנה קובעת את תחילת הזמן ברגע שאפשר להבחין בין צבע התכלת לצבע הלבן. התכלת והלבן הם שני הצבעים שבפתילי הציצית, ומכאן שזמן ציצית הוא הבסיס לזמן קריאת שמע. על דעה זו

חלוק רבי אליעזר, התולה את תחילת זמן קריאת שמע ביכולת להבחין בין תכלת לכרתי. בראה שגם לדעתו מצוות ציצית מכתיבה את זמני קריאת שמע, אלא שהוא סובר שבזמן שאדם יכול להבדיל בו בין תכלת ללבן הוא עדיין אינו רואה את צבע התכלת אלא רק מבחין שהוא כהה יותר מן הלבן. לעומת זאת, בשעה שאפשר להבדיל בין תכלת לכרתי, שהם שני צבעים דומים, אז האדם רואה את צבע התכלת ממש. נראה כי זהו ההסבר לפירושו של התלמוד הירושלמי: "ומה טעמיה דרבי אליעזר? 'וראיתם אותו' כדי שיהא ניכר בין הצבועין" (ירושלמי, ברכות א, א [ג ע"א]). החשיבות לראות את התכלת ממש ולא להסתפק בהבדלתו מן הלבן עולה מהמשך הירושלמי:

תני בשם רבי מאיר וראיתם אותה אין כתיב כאן אלא ״וראיתם אותו״ מגיד שכל המקיים מצות ציצית כאילו מקבל פני שכינה.

מגיד שהתכלת דומה לים והים דומה לעשבים ועשבים דומין לרקיע ורקיע דומה לכסא הכבוד והכסא דומה לספיר. דכתיב ואראה והנה על הרקיע אשר על ראש הכרוב כאבן ספיר כמראה דמות כסא.

צבע התכלת דומה לכיסא הכבוד ומזכיר אותו. האדם מקבל כביכול את פני השכינה מתוך התבוננות בצבעי מלבושו. שוב באה כאן לידי ביטוי התפיסה שהמלכת הקב״ה עלינו אינה מתרחשת מתוך תחושת ריחוק אלא מתוך יחס של קרבה דווקא – בזכות התכלת האל חותם על בגד האדם ואפשר להיקשר אליו ולחוש בנוכחותו.

היבט נוסף של מעמד האדם הקורא קריאת שמע עולה מהמשנה הראשונה של המסכת, העוסקת בזמן קריאת שמע של ערבית. לשאלה "מאימתי קורין את שמע בערבית?" המשנה משיבה שאפשר להתחיל "משעה שהכוהנים נכנסים לאכול בתרומתן". הניסוח של המשנה מעורר תמיהה שהרי זהו למעשה זמן "צאת הכוכבים", ולא ברור למה העדיפה המשנה הגדרה מסורבלת וחריגה זו על פני ההגדרה המקובלת. הרב אברהם וולפיש מציין שפרטים נוספים במשנה לקוחים מעולם המקדש: סוף זמן קריאת שמע לדעת רבי אליעזר הוא "עד סוף האשמורה הראשונה" [= משמרות הכוהנים], ולדעת רבן גמליאל זמן קריאת שמע הוא זמן "הקטר חלבים ואברים". הרב וולפיש מציע שהמשנה מרמזת שקריאת שמע היא מעין תחליף לעבודת המקדש. בראה לי שאפשר להמשיך עם הרעיון צעד נוסף: אם קריאת שמע היא כעין עבודת המקדש, הרי שכל אדם הקורא קריאת שמע הוא כעין כוהן לה", המוקדש ומיעד לשירות האל.

עמדנו על כך שזמן קריאת שמע של בוקר תלוי בזמן מצוות ציצית, ומעניין לראות שגם בין הציצית לבין המקדש ישנם קווי דמיון. צבע התכלת של הציצית מאפיין גם את בגדי הכוהן הגדול. במו בגדי הכהונה גם הציצית יכולה להיות עשויה שעטנז, שלא כמו בגדי

אבינו מלכנו

רגילים. יהודי הלובש ציצית הוא מעין כוהן לה׳, מוקדש לעבודתו. עם ישראל, לובשי ציצית וקוראי שמע, הם כולם ׳׳ממלכת כוהנים וגוי קדוש׳׳ (שמות יט, ו).5

אם כן, מסוף זמן קריאת שמע של בוקר למדנו שאנחנו בניו של המלך, ומתחילת זמן קריאת שמע של בוקר למדנו שאנחנו כוהניו.  $^{6}$  איחוד מפתיע של שני האלמנטים האלה – בני המלכים ותכלת הכוהנים – מופיע בזוהר הקדוש בנוגע למצוות ציצית:

ניכרים ישראל שהם בני המלך הקדוש שהרי כולם נרשמו ממנו (בסימנים של הקב״ה). נרשמו בגופם ברושם הקדוש (ברית מילה), נרשמו בלבושם בעיטוף של מצוה (ציצית)... בכולם רשומים שהם בני המלר העליוז, אשרי חלקם.

 $^{7}$ ואתחנז, רסו ע"א תרגום

אם כן, על פי הזוהר הקדוש לבישת הציצית מעידה לא רק על תפקיד ישראל, ״ממלכת כוהנים״, אלא גם על היותם בניו של המלך. מכאן רואים שגם תחילת זמנה של קריאת שמע של בוקר, זמן ציצית, נקבע לנקודה המדגישה שאנחנו נפגשים עם המלר כבניו.8

אותו העיקרון מופיע בהסברה של המשנה לסדר הפנימי של קריאת שמע: ״למה קדמה ׳שמע׳ ל׳והיה עם שמוע׳? אלא כדי שיקבל עליו עול מלכות שמים תחילה ואחר כך יקבל עליו עול מצוות׳׳ (ברכות ב, ב).

אחד מהתלמידים הציע הסבר אחר לדעת רבי אליעזר: הזמן שיש לקבל עול מלכות שמים הוא הזמן שאפשר להבדיל בין שמים (תכלית) לארץ (כרתי).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> אברהם וולפיש, שיקולים ספרותיים, עמ' 38-38. הרב וולפיש רואה רמז לרעיון הזה גם בתקבולת שבין לשון המשנה הפותחת את המסכת, "משעה שהכוהנים נכנסים לאכול בתרומתן", ללשון המשנה המסימת את המסכת, "לא יכנס להר הבית..." (ברכות ט, ה). על אכילת תרומה כתחליף לעבודת המקדש הוא מציין את אלבק, משנה זרעים, עמ' 326-325.

ראה שמות פרק כח.

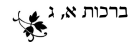
מילגרום, ויקרא, עמ' 412.

הקשר שבין קריאת שמע לציצית מצביע בראש ובראשונה על שאנחנו עבדי ה'. בעולם הקדום, היה האדון שם חותם על בגדי עבדיו כדי לסמן שהם שלו, והתלמוד משווה ציציות לחתומים האלו (מנחות מג ע"ב. ראה תוספות שם, ד"ה חותם של טיט). פירושו של דבר שציצית מביעה דרך הלבוש את שקריאת שמע מביעה דרך הדיבור. התפיסה שציצית היא כעין בגדי כהונה אינה עומדת בניגוד לרעיון זה אלא מעמיקה בו ומלמדת שעבד ה' אינו מעמד שפל אלא להיות כוהן עליוו.

<sup>7</sup> לשון הזוהר: כדין אשתמודען ישראל דאינון בני מלכא קדישא דהא כלהו אתרשימו מניה, אתרשימו בגופייהו ברשימא קדישא אתרשימו בלבושייהו בעטופייהו דמצוה... בכלא רשימין דאינון בני מלכא עלאה זכאה חולקהון.

<sup>8</sup> מילגרום, ויקרא, עמ' 412, הגיע לאותה המסקנה מתוך חקר משמעות התכלת בעולם הקדום. תכלת היה צבע יקר ונדיר וסמל מלכות. לכן מילגרום מסיק שעל ידי הלבשתם בציצית עם פתיל תכלת מסמלים ישראל שהם "נסיכי האל".

# כל אדם קורא כדרכו



בֵּית שַּׁמַּאי אוֹמְרִים, בְּעֶרֶב כְּל אָדָם יַטּוּ וְיִקְרָאוּ, וּבַבּקֶר יַצְמְדוּ, שֶׁנֶאֲמַר (דברים ו) וּבְשָּׁכְבְּךְ וּבְקוּמֶךָ.

וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, כָּל אָרָם קוֹרֵא כְּדַרְכּוֹ, שֶׁנֶּאֲמֵר (שם) וּבְלֶכְתְּךְ בַדֶּרֶבוֹ, אָם כֵּזְ, לְמָה נָאֱמֵר וּבְשָׁכְבְּךָ וּבְקוּמֶךָ, בְּשָׁעָה שֶׁבְּנֵי אָדָם שוֹכְבִים, וּבְשָׁעָה שֶׁבְּנִי אָדָם עוֹמְדִים.

אָמַר רַבִּי טַרְפּוֹן, אֲנִי הָיִיתִי בָא בַדֶּרֶךְ, וְהָטֵּתִי לְקְרוֹת, כְּדְבְרֵי בִית שַׁמַּאי, וְסִכַּנְתִּי בְעַצְמִי מִפְּנֵי הַלְּסְטִים.

אָמְרוּ לוֹ, כְּדֵי הָיִיתָ לֶחוּב בְּעַצְמְדֶ, שֶׁעֲבַרָתָּ עַל דִּבְרֵי בִית הַלֵּל:

מהפסוק "ודברת בם... בשכבך ובקומך" בית שמאי מסיקים שאת קריאת שמע של ערבית יש לקרוא בשכיבה דווקא, ואילו את קריאת שמע של שחרית בעמידה. מהו הרעיון העומד ביסוד דרישה זו לדעת בית שמאי? בפסוק "שמע ישראל" ישנם שני רעיונות: קבלת עול מלכות שמים ("ה" אלוהינו") וייחוד ה" ("ה" אחד"). כל הפרשייה הראשונה של קריאת שמע עוסקת בדרכים להטמעת הרעיונות האלה ולהחדרתם לכל תחומי החיים. על האדם להפנים את דבר ה" במחשבותיו – "על לבבך", בדיבורו – "ודברת בם" ובמעשיו – "וקשרתם... וכתבתם". הדיבור המודע לייחוד ה" ומלכותו צריך להיות בכל זמן ובכל מקום – "בשבתך בביתך ובלכתך בדרך ובשכבך ובקומך". גם המעשים המבטאים את אותו רעיון צריכים לנכוח במרחב ולהקיף את הגוף ואת הבית – "וקשרתם לאות על ידך והיו לטטפות בין עיניך וכתבתם על מזזות ביתך ובשעריך". באמצעות מגוון ביטויים במגוון תחומים נמצאת כל הווייתו של האדם אפופה ומלובשת בתורה ובמצוות, וחיי היום-יום שלו חוסים תחת כנפי השכינה.

חיי האדם נחלקים לשני פרקי זמן – לילה ויום, זמן שכיבה וזמן קימה. קריאת שמע צריכה לחול על שני פרקי הזמן הללו, ועל כן היא נקראת פעמיים ביממה, בבוקר ובערב. על

ידי כך יוצקים לשני חלקי היממה תוכן רוחני. על פי הבנה זו, שיטת בית שמאי ברורה ומובנת: כדי לממש את מהותה של קריאת שמע לא רק במישור הזמן המיוחד לכל אחד מחלקי היממה אלא אף באמצעות התוכן המעשי המייחד ומאפיין כל חלק ממנה – שכיבה בלילה וקימה בבוקר – יש לקרוא כל אחת מן הקריאות בדרך האופיינית לפרק הזמן שהיא נאמרת בו.<sup>1</sup>

אולם בית הלל אינם דורשים אופן קריאה מיוחד ופוסקים כי "כל אדם קורא כדרכו", לא מפני שהם מקילים יותר או מפני שאינם רוצים להטריח. פסיקתם נובעת מהשקפת עולם שונה; הם גורסים שיש דרך אחרת לצקת תוכן רוחני לחיי האדם.

בית הלל מסתמכים על המילים "ובלכתך בדרך" ומסיקים מהן "שכל אדם קורא כדרכו". במילים אחרות, הדרגה העליונה של קבלת עול מלכות שמים היא כאשר יהפוך הדבר לחלק טבעי של החיים, חלק מדרכו של האדם. לדידם זוהי תכליתה העליונה של הפרשה הראשונה של קריאת שמע, העוסקת בהחדרת התוכן הרוחני לכל חלקי החיים וההוויה. כיוון שכך, אם יהיה הכרח לקרוא את קריאת שמע באופן המוכתב מלמעלה, תוצא הקריאה ממהלך החיים הטבעי של האדם. לפיכך מובן מדוע הגמרא סוברת כי "העושה כדברי בית שמאי לא עשה ולא כלום" (בבלי, ברכות יא ע"א). אף שבמבט ראשון נראה שבית שמאי המחמירים כוללים בשיטתם את שיטת בית הלל, שהרי לשיטת בית הלל אין זה משנה איך קוראים, אין הדבר כן. לשיטת בית הלל ישנה תביעה לקרוא "כדרכו" של אדם משנה איך קוראים, אין הדבר כן. לדעת בית הלל אפשר לקרוא קריאת שמע אף בזמן שהולכים בדרך או בשעה שעוסקים הפועלים במלאכתם (שם), בלי לקטוע את שטף החיים הטבעי.

את שזירתה של קבלת עול מלכות שמים בחיי האדם אנו מוצאים גם בדין המובא בירושלמי שאפשר להפסיק בקריאת שמע אפילו באמצע פסוק: "'ודברת בם' – מכאן שיש לך רשות לדבר בם" (ירושלמי, ברכות ב, א [ד ע"ב]). <sup>2</sup> קריאת שמע משתלבת במהלך החיים באופן טבעי כל כך עד שמותר להפסיקה בדיבור.

אם כן, לכאורה נראה שלפי שיטת בית שמאי דווקא מגיעים לדרגה שבה החיים בכללותם מתמלאים תוכן רוחני. אולם אם נבחן את הדבר לעומק נגלה שבדרכם של בית הלל האדם מגיע לדרגה נעלה יותר – מה שמתמלא בתוכן רוחני אינו רק ייצוג פורמלי של החיים אלא החיים הטבעיים עצמם.

כל אדם קורא כדרכו

המחלוקת בין הבתים על הדרך הראויה לקבלת עול מלכות שמים מאפיינת מחלוקות בוספות ביניהם:<sup>3</sup>

בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, וֵר וּמְזוֹן וּרְשָׁמִים וְהַבְּדֶּלָה. וּבֵית הָלֵּל אוֹמְרִים, וֵר וּרְשָׁמִים וּמָזוֹן וְהַבְּדֶּלָה. בֵּית שַׁמֵּאי אוֹמְרִים, שֶׁבֶּרָא מְאוֹר הָאֵשׁ. וּבֵית הָלֵּל אוֹמְרִים, בּוֹרֵא מָאוֹרָי הַאֲשׁ.

ברכות ח, ה

בנוסח ההבדלה של בית שמאי מברכים את הקב״ה בלשון עבר – ״ברא״. לשיטתם, זמן בריאת האש שייך לעבר הרחוק, והאדם מברך את יוצרו על אירוע היסטורי. לעומת זאת לשיטת בית הלל נוסח הברכה הוא ״בורא מאורי האש״, בלשון הווה. לדעת בית הלל התחדשות הבריאה מתרחשת בהווה וממילא נוכחותו האקטיבית של הקב״ה עדיין נמצאת במציאות ויש לברך עליה. זו הסיבה להבדל נוסף בין נוסחי הברכות – בית שמאי מברכים על בריאתה של האש המקורית ולכן נוקטים לשון יחיד, ״מאור האש״, ואילו בית הלל מברכים על ההווה, שיש בו ריבוי אש, ולשונם ״מאורי האש״. גם כאן אנו רואים כי בית הלל מתייחסים לנוכחות הקב״ה בעולם הנוכחי, בהווה של חיי היום-יום, ואילו בית שמאי מעניקים את מרב החשיבות לנקודה שאינה נגישה לאדם – רגע הבריאה.

אותו עיקרון חוזר בסיפור על אודות ההבדלים שבין גישת שמאי לגישת הלל, ומכאן שהמחלוקת בין הבתים לא הייתה מקרית או נקודתית אלא שיקוף של מחלוקת עקרונית ועתיקה:

תניא, אמרו עליו על שמאי הזקן, כל ימיו היה אוכל לכבוד שבת. מצא בהמה נאה אומר: זו לשבת. מצא אחרת נאה הימנה – מניח את השניה ואוכל את הראשונה. אבל הלל הזקן מדה אחרת היתה לו, שכל מעשיו לשם שמים. שנאמר "ברוך ה" יום יום" (תהילים סח).

תניא נמי הכי: בית שמאי אומרים: מחד שביך לשבתיך, ובית הלל אומרים: ברוך ה' יום יום.

בבלי, ביצה טז ע״א

שבת היא היום הקדוש השובר את שגרת ימי המעשה. לכן, לדעת שמאי, על האדם לכוון אליה את תודעתו ואת מעשיו. לדעת בית הלל, לעומת זאת, אפשר ואף צריך לעבוד את ה' אליה את תודעתו ואת מעשיו. לדעת בית הלל, מכיוון שהמפגש בין האדם לבוראו נמצא בחיים הטבעיים של ההווה ולא רק ברגעי היציאה מהם.

עדות נוספת לתפיסתו של הלל כי "וכל מעשיך יהיו לשם שמים" מופיעה באבות דרבי נתז:

וכל מעשיך יהיו לשם שמים כהלל. כשהיה הלל יוצא למקום היו אומרים לו להיכן אתה הולך. לעשות מצוה אני הולך. מה מצוה הלל. לבית הכסא אני הולך. וכי מצוה אתה הולך. לעשות מצוה איז וו. אמר להן הן. בשביל שלא יתקלקל הגוף. איכן אתה הולך הלל. לעשות מצוה אני הולך מה מצוה היא זו. אמר להן הן. בשביל לנקות את הגוף. תדע לך שהוא כן מה אם אוקיינות העומדות בפלטיות של מלכים הממונה עליהם להיות שפן וממרקן המלכות מעלה לו סלירא בכל שנה ושנה... אנו שנבראנו בצלם ודמות שנאמר "כי בצלם אלוהים עשה את האדם" (בראשית ט, על אחת כמה וכמה.

שמאי לא היה אומר כך אלא יעשה חובותינו עם הגוף הזה.

אבות דרבי נתן, נוסחא ב פרק ל

הענקת משמעות ממשית לעובדה שהאדם נברא בצלם אלוהים מראה גם היא את האימננטיות שבקדושה לפי תפיסתו של הלל. כשם שהקב״ה נוכח בכל הזמנים ובתוך המציאות כולה כך הוא נוכח בכל אחד ואחד. כל אדם – גופו כרוחו – קדוש, וכך יכולות פעולות אנושיות אלמנטריות, שלא לומר בזויות, להפוך למצוות.

גם מהמקור הבא עולה משמעות דתית לאכילה של האדם:

בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, הָרְאִיָּה שְׁתֵּי כֶּסֶף, וַחֲגִיגָה מָעָה כֶּסֶף. וּבֵית הָלֵּל אוֹמְרִים, הַרָאִיָּה מַעַה כֵּסֶף, וַחֲגִיגַה שְׁתֵּי כָּסֵף.

חגיגה א, ב

המחלוקת עוסקת בערכי המינימום של קרבנות המובאים לבית המקדש בעת העלייה לרגל. לדעת בית שמאי קרבן הראייה, קרבן עולה שהוקרב כולו לשמים, הוא העיקר משום שהוא מזקיק סכום כסף גדול יותר מקרבן חגיגה, שחלקו מוקרב לה' וחלקו אוכלים בני אדם. לדעת בית הלל, לעומת זאת, הקרבן שגם בעליו אוכל ממנו הוא העיקר כיוון שהם סוברים שגם על ידי מעשים פשוטים כאכילת בשר האדם מסוגל להתעלות.<sup>5</sup>

המחלוקת האחרונה שתוצג נושאת אופי "פילוסופי" יותר, אך גם בה חוזר ועולה ההבדל היסודי שבין בית שמאי לבית הלל. זוהי המחלוקת על סדר בריאת העולם:

בית שמאי אומרים: שמים נבראו תחלה ואחר כך נבראת הארץ... ובית הלל אומרים: ארץ נבראת תחלה ואחר כך שמים...

אמר להם בית הלל לבית שמאי: לדבריכם, אדם בונה עלייה ואחר כך בונה בית?... אמר להם בית שמאי לבית הלל: לדבריכם אדם עושה שרפרף ואחר כך עושה כסא? בבלי, חגיגה יב ע״א כל אדם קורא כדרכו

מתוך הנימוקים בתלמוד מתברר שהכול סוברים שהנברא תחילה הוא העיקר. לפי בית שמאי הארץ, כלומר המציאות הגשמית, טפלה לשמים, והם מדמים אותה לשרפרף, שהוא אמצעי עזר לכיסא.<sup>6</sup> לעומת זאת, לפי בית הלל הארץ היא עצם הבית, עיקרה של הבריאה ותכליתה, ואילו השמים נחשבים בעיניהם לקומה נוספת.

אסיים בשני קטעים של הרב אברהם יצחק הכהן קוק, המשורר הגדול של תפיסת בית הלל לחיים:

זיו אור אלוהים הממלא את העולמים כולם,

מחיה ומרוה אותם מדשן נועם עליון של מקור החיים,

הרי הוא נותן חיל בנשמות, במלאכים, ובכל יצור, לחוש את פנימיות תחושת החיים... שאין צורך לומר שאוכל כדי שיוכל ללמוד ולהתפלל ולעסוק במצוות וכיוצא בזה, שזו היא מידה בינונית,

אלא שעצם האכילה, והוא הדין הדיבור, וכל התנועות ורגשות החיים, קודש ואור הם מלאים.

שמונה קבצים, ב, סב ו-סה

#### ובמקום אחר:

מה שאין אלוהים מושג כי אם בתוך הדת, זה הפיל את העולם בעומק השפלות. האלוהים צריך שיהיה נודע מכל החיים, מכל ההוויה, וממילא יהיה ידוע בכל החיים ובכל ההוויה. הדת היא אמצעי, עוזרת להכשיר את המעשים, המידות, הרגשות, סדרי החברה החיצוניים והפנימיים באופן מתאים, המכשיר את החיים ואת הוויה לדעת אלוהים.

אלוהים איננו מתגלה בתוך הדת, כי אם באותה המידה שהדת עצמה היא חדורה ממה שלוהים איננו מתגלה מן הדת.  $^7$ 

במאמרו, קריאת שמע, ד"ר ישראל קנוהל מבאר בו את המחלוקת במשנה בין בית שמאי לבית הלל. על שיטת בית שמאי הוא שואל "תמהים אנו מה ראו חכמי בית שמאי לעקור את מלות הכתוב 'בשכבך ובקומך' מפשוטן, כציון עת העלייה על המשכב והעמידה הימנו, ולבארן כהוראה על תנוחות מיוחדות הנדרשות בעת קריאה?" (עמ' 15). תשובתו: "...באים חכמי בית שמאי עם הדרישה לקריאה בתנוחה מיוחדת, לתבוע הפסקת שגרת החולין ועמידה מן העשייה האנושית השוטפת בעת הקריאה. העמידה בתנוחה מיוחדת יוצרת אפוא יחידת זמן הנבדלת ומוגבלת מזרם החוליו. ובידוע שיצירת מומנט נבדל היא היסוד לכל ריטואל טכסי." (עמ' 16).

אף על פי שאני מסכים עם קנוהל שהתפיסה העקרונית של בית שמאי היא שהקדושה מצויה מעבר לחיים ולמציאות, נראה לי כי בהקשר של תנוחות קריאת-שמע, פשוט יותר להסביר את

שיטתם כניסיון לייצג את החיים הטיפוסיים דווקא ולא כאמצעי לנתק את חיי האדם משטפם הטבעי.

על פי הצעתי, המחלוקת במשנתנו מקבילה למחלוקת בַמשנה במסכת סוכה העוסקת במספר הסעודות שהאדם חייב לאכול בסוכה:

ר׳ אליעזר אומר ארבע עשרה סעודות חייב אדם לאכול בסוכה אחת ביום ואחת בלילה וחכמים אומרים אין לדבר קצבה חוץ מלילי יום טוב ראשון של חג בלבד.

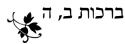
(סוכה ב, ו

רבי אליעזר דורש שהסוכה תייצג את הבית הטיפוסי ולכן צריך לאכול בה שתי ארוחות בכל יום, כפי מנהגו הרגיל של האדם. לעומת זאת, לדעת חכמים דמיון הסוכה לבית שואף להיות לא רק דמיון חיצוני והתנהגותי אלא גם להתחקות על התחושה הפנימית של האדם שהוא "בבית". ממילא מחויבת מצוות הסוכה לשמר את תחושת החופש לאכול ולהימנע מאכילה, כרצונו. (ראה תלמוד בבלי, סוכה כז ע"א: "מ"ט דר' אליעזר תשבו כעין תדורו מה דירה [סעודה] אחת ביום ואחת בלילה אף סוכה אחת ביום ואחת בלילה. ורבנן כדירה מה דירה אי בעי אכיל אי בעי לא אכיל"). בהקשר זה יש לציין שרבי אליעזר נחשב אכיל אף סוכה נמי אי בעי אכיל אי בעי לא אכיל"). בהקשר זה יש לציין שרבי אליעזר נחשב לממשיר גישת בית שמאי, עיין בספרו של גילת, רבי אליעזר, בעיקר בפרק הראשון.

כפי שיתברר בהמשך ביחס לשיטת בית הלל, דומה הדרך המוצגת כאן להסברו של קנוהל כי "הסרת המסגרת הטכסית הופכת את הקריאה למעשה המשולב בעיצומם של חיי המעשה..." (עמ' 21).

- תודתי לידידי היקר יהודה גליק שהעיר לי על כר.  $^{2}$
- על הקישור שבין מחלקות בית שמאי ובית הלל כאן לתפיסות כלליות שלהם ביחס לקדושה כבר עמד קנוהל (קריאת שמע, עמ' 26). שניים מבין המקורות שמופיעים בהמשך הפרק מוזכרים כבר אצלו: הגמרא מביצה והקטע מאבות דרבי נתן.
- הסבר זה למחלוקת בית שמאי ובית הלל, אם הבריאה מתייחסת לעבר או להווה, הוא על בסיס התלמוד הירושלמי (על אתר). לבבלי הסבר אחר לשיטת בית הלל (בבלי, ברכות נב ע"ב).
- 5 הדברים נובעים במישרים מפירושו של הבבלי למשנה זו: ״ובית הלל, מאי טעמא לא אמרי כבית שמאי? דקא אמרת ראייה עדיפא, דעולה כולה לגבוה אדרבה, חגיגה עדיפא, דאית בה שתי אכילות.״ (בבלי. חגיגה ו ע״א).
  - אסמכתא לתפיסת בית שמאי שהקדושה נמצאת מעל למציאות אפשר לדרוש: שמאי. שמים.
    - פורסם לראשונה אצל חיים וידל ב"מקור ראשון", פרשת נח, תשס"ו.





חָתֶן פָּטוּר מִקְּרִיאַת שְׁמֵע בְּלַיְּלֶה הָרָאשוֹן עַד מוֹצָאֵי שַׁבָּת, אָם לֹא עָשָּׁה מַעֲשֶּׁה.

מַעֲשֶׂה בְּרַבָּן גַּמְלִיאֵל שֶׁקֶּרָא בַלִילָה הַרִאשוֹן שֵּנָשָׁא.

אָמְרוּ לוֹ תַּלְמִידָיו, לֹא לְמַדְתָנוּ, רַבֵּנוּ, שֶׁחָתָן פְּטוּר מִקְרִיאַת שְׁמֵע בְּלַיְלָה הָרִאשוֹן.

בְּיֵנְיִי יְיִי שִּׁיִּאַם וּ. אָמַר לְהֶם, אֵינִי שׁוֹמֵע לְכֶם לְבַמֵּל מָמֶנִי מַלְכוּת שְׁמַיִם אָפָלוּ שְׁעָה אֶחָת:

תלמידי רבן גמליאל למדו מרבם שחתן פטור מקריאת שמע בליל כלולותיו, ולכן ציפו שינהג על פי אותו הדין. ברם להפתעתם, קרא רבם קריאת שמע בלילה הראשון של נישואיו. הפתעה דומה חוזרת בשתי המשניות הבאות, העוסקות גם הן ברבן גמליאל:

רָחַץ בִּלַיִלָה הָרָאשוֹן שֶׁמֵּתָה אִשְׁתּוֹ.

ּ אָמְרוּ לוֹ תַּלְמִידָיו, לֹא לִמַּדְתָּנוּ, רַבֵּנוּ, שֶׁאָבֵל אָסוּר לְרְחֹץ.

אָמַר לָהֶם, אֵינִי כִּשְׁאָר כָּל אָדָם, אִסְטְנִיס אֲנִי.

ברכות ב, ו

וּכִשֵּׁמֵת טָבִי עַבִדוֹ, קבֵּל עָלָיו תַּנְחוּמִין.

ָאָמְרוּ לוֹ תַּלְמִידָיו, לֹא לִמַּדְתָּנוּ, רַבֵּנוּ, שֶׁאֵין מְקַבְּלִין תַּנְחוּמִין עַל הָעֲבָדִים.

אָמַר לָהֶם, אֵין טָבִי עַבְדִּי כִּשְׁאָר כָּל הָעֲבָדִים, כָּשֵׁר הָיָה.

שם, ב, ז

שלושת הסיפורים האלה עוסקים במחזור החיים ובאים ללמד מסר חשוב על היחס בין ההלכה לחיים; בין הנאמר בבית המדרש ובין מימוש התורה בחיי המעשה. החוק כללי מעצם הגדרתו ומתייחס למציאות פשוטה ומופשטת. החיים, לעומת זאת, מורכבים ומרובי פנים, ופוסק ההלכה אינו יכול ליישם את החוק בלא הבחנה. עליו לדון בכל מקרה ומקרה ולהתחשב בייחודיותו, ובסופו של דבר להגיע להלכה האמתית מתוך התחשבות בכל הגורמים.

על פי ההלכה אסור לאבל להתרחץ. דין זה נועד למנוע מן האבל תענוג מיוחד<sup>1</sup> אך לא פי ההלכה אסור לאבל מסיק שלאיסטניס, שהוא אדם רגיש, מותר להתרחץ, שכן

אם אינו מתרחץ נגרם לו צער רב. בדומה לכך ההלכה קובעת שבדרך כלל אין מתאבלים על עבד, אבל אין הדברים אמורים אלא על עבד רגיל, לא על אדם כשר כטבי.

באשר לקריאת שמע בליל החתונה – ההלכה קבעה שחתן פטור, כלומר שאינו מחויב לקרוא קריאת שמע. אבל אם חפץ בכך, ובוודאי אדם כרבן גמליאל, אינו חייב לסמוך על היתר זה ויכול לקיים את המצווה.<sup>2</sup>

תשובתו החריפה של רבן גמליאל לתלמידיו: ״איני שומע לכם לבטל ממני מלכות שמים אפילו שעה אחת״ מלמדת כי חריגותיו של רבן גמליאל מההלכה אינן חלילה פריקת עול אלא בגדר ״קבלת עול מלכות שמים״ וציות לרצון ה׳. לפיכך אפוא משחק המילים – רבן גמליאל משיב ״איני שומע לכם״ לתלמידים הטוענים ״פטור מקריאת שמע״. כך הוא מדגיש את התבטלותו המוחלטת לפני מלכות ה׳; הוא אינו ״שומע״ לאדם הקורא לבטל ״שמע״ לקב״ה.³ המשנה מנגידה בין הפשטנות של התלמידים, שאינם מבינים את מגמת ההלכה ואת יכולת ההשתנות שלה, ובין עמקותו של רבן גמליאל, המקשיב לתורה ומבין אותה לעומקה וכך יכול להתאימה לסיטואציה.

דרכו של רבן גמליאל ממשיכה את גישתם של בית הלל כלפי קבלת עול מלכות שמים, כפי שראינו. לדעתם קבלת עול מלכות שמים השלמה אינה בקיום הפסוק "בשכבך ובקומך" כלשונו אלא קריאה "כדרכו" של אדם, כחלק טבעי מהחיים שלו, כפי שהפסוק אומר, "ובלכתך בדרך". לדעת רבן גמליאל, קיום אמיתי של ההלכה חייב להיות מתוך התחשבות בפניו הייחודיות של האירוע העומד על הפרק, שאם לא כן עלול החוק שלא לבטא את תוכנה הפנימי של ההלכה.

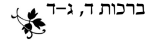
המילה ״הלכה״ קשורה קשר הדוק להליכה – הדימוי שבחרה התורה כדי לבטא את עבודת ה׳ של האדם בכל עת ובכל מקום – ״ובלכתר בדרר״.

יש לזכור כי מדובר בתקופה שבה רחיצה. אצל רוב האנשים, לא הייתה מעשה יום-יום.

ראה פרק ב משנה ח.

ביטוי נוסף במשנה המלמד שהתנהגותו של רבן גמליאל נגזרת מהתבטלותו בפני ההלכה דווקא הוא היחס שבין שלושת הסיפורים המופיעים בפרק א של מסכת ברכות לשלושת הסיפורים שבפרק ב. המסר המשותף לשלושת הסיפורים בפרק א הוא ההתבטלות בפני כללי ההלכה (רוזנטל, משנה ברכות, עמ' 57-52). הראשון משלושת הסיפורים הראשונים, כמו גם בפרקנו, מתחיל ב"מעשה ברבן גמליאל". אותו רבן גמליאל החורג ממה שהוא מלמד בבית המדרש הוא אותו רבן גמליאל שמתבטל בפני הכלל המופיע בפרק א שהולכים אחרי רוב.

# תפילתם של התנאים – בין קבע לזרימה



רַבִּי אֵלִיעֵזָר אוֹמֵר, הַעוֹשַׂה תִפְּלֶתוֹ קבַע, אֵין תִפְּלֶתוֹ תחנונים.

רַבַּן גַמַלִיאָל אוֹמֵר, בַּכַל יוֹם מָתַפַּלֵל אָדָם שִׁמוֹנֶה עֶשִּׁרֵה. רַבִּי יִהוֹשָׁעַ אוֹמֵר, מֵעֵין שִׁמוֹנֵה

רַבִּי עַקִיבָא אוֹמֵר, אָם שְׁגוּרָה

תִפְּלָתוֹ בִּפִיוּ יִתְפַּלֵל שִׁמוֹנֵה עֶשִּׂרֵה, וִאָם לָאו מֵעֵין שִׁמוֹנֶה

עשרה.

צַשָּׁרֵה:

רַבִּי יָהוֹשָׁעַ אוֹמֵר, הַמְהַלֵּךְ בְּמְקוֹם סַבַּנָה, מִתְפַּלֵל תִפְלַה קצַרָה. אוֹמֵר, הוֹשַׁע הַשֵּׁם אֵת עַמְּדָ אֵת שָׁאֶרִית יִשְׂרָאֵל, בְּכַל פַּרַשַּׁת הָעַבּוּר יִהִיוּ צָרְכֵיהֶם לְפָנֶיךָ. בָּרוּךְ אַתַה ה׳ שוֹמֵעַ תִּפְּלַה:

#### תקנת רבן גמליאל

בפתח משנתנו רבן גמליאל קובע שבכל יום מוטלת על האדם החובה להתפלל אותה תפילה – "שמונה עשרה". יש הסוברים כי לאורך תקופת בית שני לא הייתה התפילה בישראל חובה כלל ולפיכך חידושו של רבן גמליאל אינו רק בייסוד נוסח קבוע אלא גם בעצם קביעת החובה להתפלל.1

. רבן גמליאל, נשיא ישראל, מתמודד עם הסכנות שאיימו על עמו בעקבות חורבן המקדש המקדש היה מרכז לאומי ורוחני כאחד. תקנת רבן גמליאל מציעה פעולה דתית אחידה שתלכד את העם המפורד והמפוזר ותשמש חלופה לקשר הרוחני שהתקיים עם הקב"ה באמצעות עבודת המקדש.

לחיוב האדם בתפילה ול"הקפאת" נוסח התפילה יש גם מחיר – ויתור על הספונטניות של התפילה ועל האינדבידואליות שבה. ואכן, מבין זקני דורו של רבן גמליאל קמו מתנגדים לתקנתו, ובראשם רבי אליעזר הגדול.

עם זה, חשוב לציין שקביעותה של התפילה אינה רק ויתור מכורח המציאות שלאחר החורבן אלא היא ערך רוחני בסיסי העומד בפני עצמו. כנגד אמירתו של רבי אליעזר הגדול "העושה תפילתו קבע אין תפילתו תחנונים" אפשר לומר ש"העושה תפילתו תחנונים אין תפילתו קבע" – היכולת להתמסר ולהתמיד לא רק כשחושקים להתפלל או כשנוח להתפלל היא יסוד חשוב בעבודת ה". בתלמוד מובאת תפיסה ש"תפילות כנגד תמידין תקנום" (בבלי, ברכות כו ע"ב). מקור חשיבותו ועצמתו של קרבן התמיד נובע, כנרמז בשמו, מהיותו "תמיד". לכן, לשיטת רבן גמליאל, תמידיותן של התפילות שניתקנו כנגד הקרבנות היא חלק מהגדרתן הבסיסית.

במקרא אפשר למצוא תפילה שיכולה לשמש אב טיפוס לצורת התפילה שייסד רבן גמליאל. לפי תפיסתו של דניאל התפילה היא פולחן לקב״ה ויסוד הזמן חיוני בה, ולפיכך הוא מתעקש להתמיד בה שלוש פעמים ביום, גם במחיר סיכון נפשו:

וְדָנָיֵאל כְּדִי יְדַע דִּי רְשִׁים כְּתָבָא עַל לְבַיְתֵה וְבַנִּין פְּתִיחָן לֵה בְּעַלִּיתֵה נֶגֶד יְרוּשְׁלֶם וְזִמְנִין מְלָתָה בִיוֹמָא הוּא בָּרֵךְ עַל בִּרְכוֹהִי וּמְצַלֵּא וּמוֹדֵא קַדָם אֵלָהָה

כַּל קַבַל דִּי הַוַא עַבֶד מָן קַדְמַת דִּנַה.

(אף על פי שידע דניאל על כתב המלך האוסר להתפלל, הוא עלה לביתו והמשיך להתפלל כנגד ירושלים ולהודות לה' שלוש פעמיים ביום כפי שנהג לעשות קודם לכו.)

דניאל ו, יא

דניאל נענש על שהפר את צו המלך. המלך השליכו אל גוב האריות אך האמין שבזכות עבודתו התדירה של דניאל ה' יצילו:

בֵּאדַיִן מַלְכָּא אֲמֵר וְהַיְתִיו לְרָנִיֵּאל וּרְמוֹ לְגַבָּא דִּי אַרְיָנָתָא עָנֵה מַלְכָּא וְאָמֵר לְרָנִיֵּאל אֱלָהָךְ דִּי אַנְתְּ פָּלַח לֵהּ בִּתְדִירָא הוּא יְשֵׁיזְבִנָּךְ (יצילך). שם ו, יז

המלך הזכיר לדניאל את הסיבה האמתית שבשלה הצילו ה' – בזכות התפילה שהוא מתפלל בדרך קבע.

#### העושה תפילתו קבע אין תפילתו תחנונים

לא מפתיע שכנגד רבן גמליאל קם דווקא גיסו, רבי אליעזר הגדול. רבי אליעזר מייצג את דמותו של האינדיבידואל הנאמן לעמדתו גם במחיר כבד, כפי שעולה מהסיפור המפורסם על

אודות ״תנורו של עכנאי״,² שם רבי אליעזר העדיף שיחרימו אותו ובלבד שלא להיכנע למרות הרוב שפסק נגדו.

רבי אליעזר נאמן לתפיסה הלומדת את יסוד התפילה מהאבות, ולא מקרבנות התמיד. "תפיסה זו מדגישה את הפן האישי של התפילה, והוא העומד בבסיס דבריו של רבי אליעזר תפיסה זו מדגישה את הפן האישי של התפילה, והוא העומד בבסיס דבריו של רבי אליעזר שלו. על פי ואכן, שני התלמודים מספרים כיצד ביטא רבי אליעזר את עולם התפילה הייחודי שלו. ע [ח הירושלמי היה רבי אליעזר "מתפלל תפילה חדשה בכל יום" (ירושלמי, ברכות ד, ג [ח ע"א]) ובוודאי שהתחדשות כזו נובעת מהתחדשותה היומית של החוויה האישית של המתפלל. בבבלי מופיע שרבי אליעזר מיישם את גישתו שתפילה אינה צריכה להיות דומה לחברתה גם אצל אחרים:

תנו רבנן: מעשה בתלמיד אחד שירד לפני התיבה בפני רבי אליעזר והיה מאריך יותר מדאי. אמרו לו תלמידיו: רבינו, כמה ארכן הוא זה! אמר להם: כלום מאריך יותר ממשה רבינו? דכתיב ביה: את ארבעים היום ואת ארבעים הלילה וגו׳. שוב מעשה בתלמיד אחד שירד לפני התיבה בפני רבי אליעזר והיה מקצר יותר מדאי. אמרו לו תלמידיו: כמה קצרן הוא זה! אמר להם: כלום מקצר יותר ממשה רבינו? דכתיב: אל נא תלמידיו: כמה קצרן הוא זה! אמר להם: כלום מקצר יותר ממשה רבינו? דכתיב: אל נא לה.

בבלי, ברכות לד ע"א

לטעמו של רבי אליעזר, אין להתרגש אם החזן מקצר או מאריך, אדרבה – דווקא התפילות החריגות הללו, המותאמות לזמן ולאדם, הן התפילות המעולות, ואותן הוא משווה לתפילת משה רבנו.

#### התחנונים שבקבע

על מחלוקת רבן גמליאל ורבי אליעזר אפשר לומר "אלו ואלו דברי אלוהים חיים". שורשי התפילה אכן נעוצים גם בקרבנות וגם באבות. אמת ש"העושה תפילתו קבע אין תפילתו תחנונים" ואמת ש"העושה תפילתו תחנונים אין תפילת קבע". האתגר הגדול הוא למצוא את הדרך לשלב בין שתי אמתות אלו.

מתברר שבמקור חלק רבי אליעזר הגדול על עצם תקנתו של רבן גמליאל, אולם עורכי המשנה הציגו את דעתו במשנה ד כדעה עצמאית ולא במשנה ג, בסמוך לדעת רבן גמליאל. כתוצאה מחלוקה זו דברי רבי אליעזר אינם מתפרשים כחולקים על רבן גמליאל בשאלות מתי להתפלל או מה לומר בתפילה, אלא באים כהדרכה כיצד יש להתפלל. כך עולה גם בהסבר הבבלי לשיטתו:

רבי אליעזר אומר: העושה תפלתו קבע וכו׳ מאי קבע?

אמר רבי יעקב בר אידי אמר רבי אושעיא: כל שתפלתו דומה עליו כמשוי ורבנן אמרי: כל מי שאינו אומרה בלשון תחנונים

רבה ורב יוסף דאמרי תרוייהו: כל שאינו יכול לחדש בה דבר...

אביי בר אבין ורבי חנינא בר אבין דאמרי תרוייהו: כל שאין מתפלל עם דמדומי חמה...

בבלי, ברכות כט ע"ב

ניכר כי כל שיטות האמוראים שהגמרא מביאה מתייחסות לפרטים העוסקים בדרך התפילה – תחושת המתפלל, סגנונו, התוספות הפרטיות שהוא מוסיף, והסביבה שהוא מתפלל בה. אין כאן שום אמירה המערערת על קביעותה של התפילה.

אף שדעתו המקורית של רבי אליעזר לא התקבלה להלכה, ונוסח התפילה ומועדיה נותרו קבועים, הרי שרוח דבריו ודאגתו מפני סכנותיה של תפילת הקבע השפיעו מאוד:

יתפלל דרך תחנונים כרש המבקש בפתח ובנחת ושלא תראה עליו כמשא ומבקש ליפטר ממנה.

שולחז ערור. אורח חיים צח. ג

#### בין שני הרים – מעין שמונה עשרה

כפי שראינו עד כה, ייצגו שני גדולי עולם, רבן גמליאל נשיא ישראל ורבי אליעזר הגדול, שני קטבים של עולם התפילה – תפילת חובה בנוסח קבוע ותפילה זורמת וספונטנית. בתווך ישנה דעתו של רבי יהושע, שכפי שנראה בהמשך, הציע שלוש דרכים לאזן בין דעות חבריו.

במשנה ג גם רבי יהושע וגם רבי עקיבא מעלים את האפשרות של תפילה מעין שמונה עשרה. לדעתו של רבי עקיבא ברור שהתפילה המועדפת היא תפילת שמונה עשרה בנוסח המלא שלה, ואילו תפילת מעין שמונה עשרה מיועדת רק לאדם שאינו מסוגל להתפלל את הנוסח המלא. לעומתו, לדעת רבי יהושע תפילת מעין שמונה עשרה עדיפה לכל אדם.

מהי תפילת "מעין שמונה עשרה"? משמעות המילה "מעין" אינה קיצור אלא "מעניין", כמו שרואים במקומות אחרים במשנה "מברך על הטובה מעין הרעה ועל הרעה מעין הטובה" (ברכות ט, ג) או "עשה מלאכות הרבה מעין מלאכה אחת" (שבת ז, א). לפיכך אפשר לומר שתפילת "מעין שמונה עשרה" סוללת את דרך האמצע בוויכוח על נוסח התפילה – מצד אחד נשמרת המסגרת של שמונה עשרה ברכות המכונות את האדם לנושאים שיש להתפלל עליהם, ומצד אחר האדם משוחרר מנוסח קבוע, והוא חופשי לבטא כל אחד

מהנושאים בדרכו האישית.<sup>6</sup> בכך זכה רבי יהושע למצוא את קו האמצע ולעצב תפילה שהיא גם ״קבע״ (בנושאיה) וגם ״תחנונים״ (בתוכנה המיוחד ובסגנונה).

אמנם להלכה נפסק שלכתחילה אדם צריך להתפלל את נוסח ״שמונה עשרה״ המלא, אבל כשם שדעת רבי אליעזר נדחתה להלכה אך רוח תפיסתו התקבלה, כך נשתמרה בהלכה גישתו של רבי יהושע וניתנה האפשרות למתפלל להוסיף בכל ברכה מעין הברכה:

אמר רב יהודה בריה דרב שמואל בר שילת משמיה דרב, אע"פ שאמרו: שואל אדם צרכיו בשומע תפלה, אבל אם בא לומר בסוף כל ברכה וברכה מעין כל ברכה וברכה – אומר.

בבלי. עבודה זרה ח ע"א

אם רצה להוסיף בכל ברכה מהאמצעית, מעין הברכה, מוסיף. כיצד, היה לו חולה מבקש עליו רחמים בברכת רפאנו, היה צריך פרנסה, מבקש עליה בברכת השנים. שולחן ערוך, אורח חיים קיט, א

#### תפילה אישית

רבי יהושע מציע דרך נוספת לאזן בין שני פניה של התפילה, בין הקבוע לבין הזורם:

רַבִּי יְהוֹשֻׁעַ אוֹמֵר, הַמְּהַלֵּךְ בִּמְקוֹם סַכָּנָה, מִתְפַּלֵּל תְּפִּלָּה קְצָרָה. אוֹמֵר, הוֹשַׁע הַשֵּׁם אֶת עַמְךָ אֶת שְׁאַרִית יִשְׂרָאֵל, בְּכָל פָּרָשַׁת הָעִבּוּר יִהְיוּ צָרְכֵיהֶם לְפָנֶיךְ. בָּרוּךְ אַתָּה ה׳ שׁוֹמֵע תִּפְלַה.

ברכות ד, ד

מחד גיסא נוסח התפילה אכן קבוע, אך מאידך גיסא היא נאמרת רק כאשר היא מתאימה למציאות, ״המהלך במקום סכנה״.

מעניין לשים לב כי באותו פרק העוסק ביחס שבין התפילה האישית לתפילה הממוסדת מופיעה גם תפילה ייחודית המותאמת לאדם מסוים דווקא:

רַבִּי נְחוּנְיָא בֶּן הַקָּנָה הָיָה מִתְפַּלֵּל בִּכְנִיסָתוֹ לְבֵית הַמִּדְרָשׁ וּבִיצִיאָתוֹ תְּפִלָּה קְצֶרָה. אַמִרוּ לוֹ, מֵה מַקוֹם לְתִפְלַה זוֹ.

אָמַר לָהֶם, בִּכְנִיסָתִי אֲנִי מִתְפַּלֵּל שֶׁלֹא תָאֶרַע הְּקֶלָה עַל יָדִי, וּבִיצִיאָתִי אֲנִי נוֹתֵן הוֹדָיָה עַל חַלְקִי.

ברכות ד. ב

תפילת רבי נחוניה בן הקנה, העוסקת בבית המדרש ובלימוד התורה, נובעת מתפיסת עולמו של רבי נחוניה הרואה בתורה את המפתח לכול, כפי שניכר מדבריו בפרקי אבות:<sup>7</sup>

רַבִּי נְחוּנְיָא בֶּן הַקָּנָָה אוֹמֵר, כָּל הַמְקבֶּל עָלָיו על תּוֹרָה, מַעֲבִירִין מִמֶּנוּ על מַלְכוּת וְעל בַּיּרָ בְּעָרָי, וְכָל הַפּוֹרֵק מִמֶּנוּ על תּוֹרָה, נוֹתְנִין עָלָיו על מַלְכוּת וְעל דֶּרֶךְ אֶרֶץ. בּרָך אֶבֶין. וְכָל הַפּוֹרֵק מִמֶּנוּ על תּוֹרָה, נוֹתְנִין עָלָיו על מַלְכוּת וְעל דֶּרֶךְ אֶרֶץ. אבות ג. ה

את השאלה שהפנו חכמים לרבי נחוניה, "מה מקום לתפילה זו", אפשר להפנות גם כלפי עורך הפרק ששם משנה זו כחיץ בין משנה א, הקובעת את זמני תפילת "שמונה עשרה", לבין משנה ג, הדנה בעצם החיוב להתפלל "שמונה עשרה".

אולם התבוננות במבנה הפרק מעלה את האפשרות ששיבוצה של משנת רבי נחוניא בן הקנה אינה זרה לפרק. נראה לי שעורך הפרק ניסה באופן שיטתי לאזן בין התפילה הקבועה לבין התפילה האישית. וכך מתבטא מתח זה:

| קביעת זמני תפילה                                    | שמונה עשרה  | משנה א |
|-----------------------------------------------------|-------------|--------|
| נחוניה בן הקנה (תפילה על לימוד בבית המדרש)          | תפילה אישית | משנה ב |
| חיוב להתפלל כל יום                                  | שמונה עשרה  | משנה ג |
| רבי אליעזר (״העושה תפילתו קבע אין תפילתו תחנונים״), | תפילה אישית | משנה ד |
| רבי יהושע (תפילה בשעת הסכנה)                        |             |        |

אם כן, המבנה הסירוגי של הפרק מעמיד את התפילות האישיות במקביל לתפילות הקבועות ובכך עורך הפרק מראה את עושרו של עולם התפילה, שיש בו יסוד ממוסד וקבוע ויסוד אינדיבידואלי וספונטני גם יחד.

#### זמן תפילת ערבית

במשנה ג ראינו את רבי יהושע מתעמת עם רבן גמליאל בשאלת הנוסח הקבוע ומציע את תפילת "מעין שמונה עשרה". רבי יהושע חולק על רבן גמליאל גם בשאלת החיוב להתפלל שלוש פעמים ביום. אף שהוא ככל הנראה מסכים שאדם חייב להתפלל שחרית ומנחה, הוא סובר שעדיין ישנה תפילה המותנית ברצון האדם, ולדעתו תפילת ערבית היא תפילת רשות. מתובתו החריפה של רבן גמליאל על סירובו של רבי יהושע לקבל את פסק הסנהדרין שתפילת ערבית היא תפילת חובה גרמה להדחתו של רבן גמליאל מן הנשיאות. על פי שהפרל, המשנה בראש הפרק מאמצת את גישתו של רבי יהושע:

תְּפַלַת הַשַּחַר, עַד חֲצוֹת. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, עַד אַרְבַּע שָׁעוֹת. תְּפִלַת הַמִּנְחָה עַד הָעֶרֶב. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, עַד פְּלֵג הַמִּנְחָה. תְּפַלַת הָעֶרֶב אֵין לָה קְבַע. וְשֶׁל מוּסָפִין כָּל הַיּוֹם. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, עַד שֶׁבַע שָׁעוֹת.

ברכות ד, א

תפלת הערב אין לה קבע. מאי אין לה קבע? אילימא דאי בעי מצלי כוליה ליליא – ליתני תפלת הערב כל הלילה! אלא מאי אין לה קבע? כמאן דאמר: תפלת ערבית רשות. דאמר רב יהודה אמר שמואל: תפלת ערבית, רבן גמי

דאמר רב יהודה אמר שמואל: תפלת ערבית, רבן גמליאל אומר: חובה, רבי יהושע אומר: רשות.

בבלי, ברכות כז ע״ב

הפסקה של המשנה העוסקת בתפילת ערבית שונה מהפסקאות העוסקות בשלוש התפילות האחרות. בכל שאר התפילות רבי יהודה חולק על הזמן שקבע תנא קמא ואילו על זמן תפילת ערבית לא מובא כל ויכוח. יתר על כן, בתפילות אחרות מוגדר לתפילה זמן מסוים ואילו בתפילת ערבית, כפי שהבבלי מציין, אין הגדרת זמן, והמשנה מסתפקת בביטוי "אין לה קבע".

המילה "קבע" מופיעה בפרקנו פעמיים. בדבריו של רבי אליעזר הגדול היא מופיעה במשמעות שלילית "העושה תפילתו קבע אין תפילתו תחנונים". מכך אפשר להסיק ש"אין לה קבע" אינה רק "קולא" הנוגעת לזמן תפילת ערבית, אלא שהיעדר הקביעות משקף גם ערך רוחני חיובי המאפשר תפילה של תחנונים. "לפי הגר"א "ולה קבע" משמעו ש"אין לה זמן לעצמה" ולכן אפשר להתפלל אותה כל זמן שאין תפילה אחרת, כלומר זמנה של תפילת ערבית החל מסוף זמן מנחה ועד תחילת זמן שחרית. "

אם כן, כבר המשנה הראשונה של הפרק מלמדת אותנו שישנם שני סוגי תפילות:
(א) התפילות הקבועות, שחרית ומנחה, אשר מעוצבות על פי עבודת התמיד של בית המקדש
החרב ואשר האדם מתפלל אותן מתוך מחויבות ובזמנים קבועים, "את הכבש האחד תעשה
בבוקר ואת הכבש השני תעשה בין הערביים" (במדבר כח, ד). (ב) התפילה הזורמת, תפילת
ערבית, אשר באה מתוך דחף ורצון פנימיים ואשר אין לה זמן מוגדר, ולדעת ר' יהושע היא
אף נאמרת מבחירה.

- פליישר, תפילה, עמ' 397-441.
  - בבלי. בבא מציעא נט ע״ב.
- על פי המחלוקת בין הברייתות בברכות כא ע"ב.
- $^{-4}$  שלא כמו בירושלמי, כאז הכוונה להוספה על הנוסח הקיים ולא לתפילה חדשה לגמרי.
  - הוכחה לכיוון זה מופיעה בכתב יד קויפמן של המשנה:

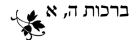
ר׳ יהושע אומר: המהלך במקום סכנה מתפלל תפלה קצרה מעין שמונה עשרה ואומר הושיענו ה׳...

התפילה המקוצרת היא 'תפלה קצרה מעין שמונה עשרה', ומכאן ש'מעין שמונה עשרה' הרגיל אינה התפילה המקוצרת בעצמה – יש מעין שמונה עשרה, ויש קצרה מעין שמונה עשרה.

- נראה שכך פירש רב את רבי יהושע: "מאי מעין שמנה עשרה? רב אמר: מעין כל ברכה וברכה" (בבלי, ברכות כט ע"א) שמואל בגמרא שם סובר שמעין שמונה עשרה היא תפילת 'הביננו'. שיטת שמואל תוכל להתאים לרבי עקיבא הרואה את מעין שמונה עשרה כבדיעבד, מיועד לאדם שאינו מסוגל להתפלל את התפילה הארוכה, אבל קשה לראות אותה כפרשנות לרבי יהושע ולראות ב'הביננו' תחליף לכתחילה לשמונה עשרה.
- על הזיקה שבין משנת נחוניה בן הקנה בברכות למשנה באבות עמד רוזנסון, ארבעה ראשי שנים, עמ' 63. כמו כן הוא מציין (שם, עמ' 62) את משמעות המשנה באשר לשאלת היחס שבין תורה לתפילה.
  - בבלי, ברכות כז ע״ב. '
    - \_... 9
  - ... אמים, אמשנה, הוראת המשנה, וולפיש, הוראת פירוש על פירוש על פירוש המשנה, עמ' מא-מה. לאחרונה ראיתי שכבר עמד על פירוש הוראת המשנה, אמים של הוראת המשנה, עמ' מא-מה.
    - . שנות אליהו" על המשנה  $^{11}$
- ראה תוספתא, ברכות ג, ה (מהדורת ליברמן עמ' 12): "כשם שנתנה תורה קבע לקרית שמע כך נתנו חכמים לתפילה מפני מה אמרו תפלת השחר עד חצות...". בתוספתא מדויק כמו הגר"א ש"אין קבע" פירושו שאיז זמו.

## סודה של תפילת חסידים הראשונים

אֵין עוֹמְדִין לְהַתְפַּלֵל אֶלָּא מְתּוֹךְ כּבֶד רֹאש. חֲסִידִים הָרִאשׁוֹנִים הָיוּ שׁוֹהִים שְּעָה אַחַת וּמִתְפַּלְלִים, כְּדֵי שֶּיְכַוְּנוּ אֶת לִבָּם לַמְקוֹם. אֲפָלוּ הַמֶּלֶךְ שׁוֹאֵל בִּשְׁלוֹמוֹ, לֹא יְשִׁיבֶנוּ. וַאֲפָלוּ נָחָשׁ כְּרוּדְ עַל עֲקֵבוֹ, לֹא יַכְּסִיק:



הדבקות בתפילה שאנו שואפים אליה מחייבת את שיתוף כל איבריו של המתפלל. רעיון זה מתבטא היטב במבנה משנתנו – הפסקה הראשונה של המשנה עוסקת במצבו של הראש, הפסקה האמצעית ב"כיוונו" של הלב, והפסקה האחרונה בוחרת לתאר מצב חריג באמצעות התייחסות לעקבו של המתפלל. כך, מכף רגל ועד ראש, מתקיים "כל עצמותי תאמרנה" (תהלים לה, י).

בלב המשנה מועלית על נס תפילתם של ״חסידים הראשונים״. אולם סתמה המשנה ולא פרטה מהו התהליך הפנימי שעברו בשעה ששהו כדי לכוון לבם למקום. גם האיכות המיוחדת של אותה ״כוונת הלב״ אינה מתוארת. המקובלים ייחסו לחסידים הראשונים טכניקות להשגת רוח הקודש² וראו בשעת השהייה שלפני התפילה ״מדיטציה כדי להיכנס למצב תודעתי מתאים״.³ נראה לי שנוכל לאשש תפיסה זו מתוך השוואת משנתנו למשנה ב״ספר יצירה״. מהספרים הקבליים הקדומים ביותר:

עשר ספירות בלימה בלום פיך מלדבר ולבך מלהרהר ואם רץ פיך לדבר ולבך להרהר שוב למקום שלכך נאמר "זהחיות רצוא ושוב" ועל דבר זה נכרת ברית.

ספר יצירה א, ח

ספר יצירה מנחה את האדם "לבלום" את הדיבור ואת המחשבה. אם האדם נכשל, ופיו מדבר ולבו מהרהר – עליו "לשוב למקום". בהוראה זו טמונה הקבלה בין האדם ובין "החיות" המוזכרות ב"מעשה מרכבה" המתוארות כ"רצוא ושוב" (יחזקאל א, יד).

הרב אריה קפלן ז״ל הסביר את הנחיות המשנה בספר יצירה כטכניקה של מדיטציה. מדיטציה שואפת ״להשתיק״ את המחשבות כדי ליצור מודעות גבוהה יותר, שבדרך כלל נמנעת מהאדם מפאת הזרימה המתמדת של המחשבות. ישנן שיטות המשתמשות במנטרות והריכוז בהן מאפשר את ״השתקת״ המחשבות האחרות. המדיטציה הנדרשת במשנה שבספר יצירה היא מהקשות והמשמעותית ביותר. מטרתה היא לחוות את הספירות האלוהיות והיא נעשית בהפסקת כל המחשבות. לסוג זה של מדיטציה קורא הרב קפלן ״אָין״, ובאנגלית "Nothingness". לדעתו, מצב המודעות שהאדם מגיע אליו לאחר השתקה כזו הוא המפתח לחוויה המיסטית ולמעשה גם תחילת ההכשרה לנבואה.

ברם משנת ספר יצירה מותירה עניין בלתי פתור – מהו אותו "מקום" המוזכר במשנה "ואם רץ פיך לדבר ולבך להרהר – שוב למקום". הרב קפלן הבין כי מדובר במקום פיזי, ממשי, שהאדם צריך לסגת אליו כדי שלא להיסחף לתוך החוויה המיסטית. לדעתי, המשמעות הפוכה לגמרי. ה"מקום" הוא דווקא אותו המקום שכיוונו אליו החסידים הראשונים – האלוהות. ריצת הפה והלב, בדיבור ובמחשבה, מוציאה את האדם מן המודעות הגבוה, וממילא ספר יצירה קורא לו "לשוב" אל המקום הגבוה, אל מקום האלוהות.

הסבר זה נתמך בעובדה הידועה שבספרות התנאים ״המקום״ שימש כינוי נפוץ לקב״ה. יתרה מזו, בחלק מהנוסחים של ספר יצירה מופיעה משנה שבה נאמר במפורש שהקב״ה הוא המקום:

> והיכל הקודש מכוון באמצע. ״ברוך כבוד ה׳ ממקומו״, הוא מקומו של עולם ואין עולמו מקומו.

ספר יצירה ד, ב

בין משנה זו ובין הציווי "לשוב למקום" קישור נוסף: הציווי מוצג באמצעות החיות שבמעשה המרכבה ("שלכך נאמר והחיות רצוא ושוב"), אותן החיות שבפסוק הקודם מכריזות: "ברוך כבוד ה' ממקומו". נמצאנו למדים שה"מקום" ששבים אליו הוא מקום האל. בלימת הפה ובלימת הלב מביאות את האדם ל"מקום", ואילו ריצת המחשבות והדיבור "מוציאה" אותו משם.

לעיל ראינו כי במשנה בספר יצירה התנהגות האדם מבוססת על החיות שבמעשה המרכבה. בדומה לכך נפסקה ההלכה כי המתפלל יעמוד כמו החיות במעשה מרכבה:

אמר רבי יוסי בר חנינא משום רבי אליעזר בן יעקב, המתפלל צריך שיכוין את רגליו, שנאמר: "ורגליהם [= של החיות] רגל ישרה".

בבלי, ברכות י ע"ב

מתברר שבעולם התפילה האדם מדמה עצמו למלאכים שבמעשה המרכבה הן מצד תנוחת גופו והן מצד עולמו הפנימי.

האפשרות ששהיית החסידים צריכה להתבאר על פי "משנת הבלימה" של ספר יצירה מתחזקת לנוכח ההשוואה בין העיצובים הלשוניים של שתי המשניות; בשתי המשניות הדגש הוא על שליטת האדם על לבו: "בלום פיך מלדבר ולבך מלהרהר"; "כדי שיכוונו את לבם למקום". בשניהם היעד הוא הדבקות ב"מקום", בקדושה: "ואם רץ פיך לדבר ולבך להרהר שו" בל מקום"; "כדי שיכוונו את לבם למקום". ולבסוף, בשני המקורות מופיע השורש שו"ב במובן של ריכוז, פעם לחיוב: "שוב למקום", ופעם לשלילה: "אפילו המלך שואל בשלומו לא ישיבנו".

מפאת קווי הדמיון בין המשניות אפשר להציע כי ההשקטה לקראת התפילה מביאה לא רק לידי ריכוז ושחרור ממחשבות זרות, אלא לחוויה מיסטית ממש, המתפתחת מתוך מודעות מדיטטיבית – תפילת החסידים הראשונים. הבנה כזו, של השהיה במובן השתקת הדיבור והמחשבה, הציג גם הרמב״ם בפירושו למשנתנו:

 $^{\prime\prime}$ שוהין – ממתינים לפני התפילה שעה ובה מפסיקים השיחה והמחשבות ואז מתחילים להתפלל $^{\prime\prime}$ .

תודתי לשלמה ושירה שדה שהאירו לי נקודה זו.  $^{-1}$ 

<sup>2&</sup>quot; ב״שערי קדושה״ (שער הרוח הקדוש, שער השביעי) הרב חיים ויטל מייחס לחסידים הראשונים מסורות מאליהו הנביא. ראה גם בהקדמתו ל״שערי קדושה״, בהקדמת ״שער הכוונה״ למקובלים הראשונים ובספר ״חרדים״ תשובה ג. (מקורות אלו מובאים אצל הרב קפלן, מדיטציה וקבלה, עמ׳ 28, הערה 9).

<sup>.</sup>שם.

ראה קפלן, יצירה, עמ' 67-66. הרב קפלן סבור שמדיטציה של 'אין' "שימשה כהתחלה לנבואה" והוא מביא בשם המקובלים שזה יסוד של חזונו של יחזקאל. מדיטציה, עמ' 87-85.

ספר יצירה. עמ' 67.

6 בנוסח הפנים של מהדורת גרינולד של ספר יצירה כתוב ״למקום שיצאתה ממנו״. לפי הצעתי הכוונה היא המקום שהאדם יצא ממנו בשל ״הריצה״.

ראה אורבך, חז"ל, עמ' 68-53.

ראה גם את דבריו של הרמב״ם במשנה תורה ״שיפנה את לבו מכל מחשבות, ויראה עצמו כאילו הוא עומד לפני השכינה״ (תפילה ד, טז). יש כאן שני שלבים – קודם לרוקן את המחשבות ואחר כך לראות עצמו בדמיונו כנגד השכינה. הרב נתן אופיר (״הרמב״ם כמורה לדביקות – מורה נבוכים ג, נ״א בעיון נוירו-פסיכולוגי״, טרם פורסם) עמד על משמעותם המדיטטיבית של קטעים אלו ברמב״ם, במאמרו הוא מבקש לראותם כחלק מתפיסה מגובשת שהרמב״ם מציג ביחס להשקטת המחשבות, התבודדות ודבקות מתמדת.

באותו מאמר אופיר גם מסביר באמצעות נירו-פסיכולוגיה את הפעולה של השקטת המחשבות. לאדם יש שני צדדים של המוח, המודעות הגבוהה זוהתה לאחרונה עם הצד הימני של המוח. ההשקטה של דיבור ומחשבה, הקשורים לצד השמאלי של המוח, מאפשרת לצד הימני של המוח לבוא לידי ביטוי. על דבריו של אופיר נחזור בדיוז על משנה ה, ה שבפרק הבא.

## תפילת רבי חנינא בן דוסא – בין כוונה לנבואה

הַמּתְפַּלֵל וְטָעָה, סִימְן רַע לוֹ.
וְאָם שְׁלִיחַ צָבּוּר הוּא, סִימָן רַע
לְשׁוֹלְחָיו, מִפְּנֵי שֶׁשְּׁלוּחוֹ שֶׁל
אָדָם בְּמוֹתוֹ.
אָבָיוּ עַלְיוּ עַל רַבִּי חֲנִינָא כֶּן
הּוֹסָא, שֶׁהָיָה מִתְפַּלֵל עַל
הַחוֹלִים וְאוֹמֵר, זֶה חַי וְזָה מֵת.
הַחוֹלִים וְאוֹמֵר, זֶה חַי וְזָה מֵת.
אָמְרוּ לוֹ, מִנִּיִן אַתָּה יוֹרַע.
אָמְר לְהָם, אִם שְׁגוּיָה תְפִלְּתִי
בְּפִי, יוֹרַע אֲנִי שֶׁהוּא מְקַבְּל
וְאָם לָאוּ, יוֹרַע אֲנִי שֶׁהוּא מְקַבְּל
מְטַרְף:

רבי חנינא בן דוסא ניחן ביכולת לדעת מראש איזה מתפילותיו מתקבלת ואיזה לא. ידיעתו זו, הסביר, נבעה מהשאלה אם התפילה "שגורה" בפיו או לא. אם משמעותה היחידה של המילה "שגורה" היא היעדר טעויות בתפילה, ביטחונו של רבי חנינא בן דוסא אינו מובן כלל שהרי מלכתחילה כך צריכה התפילה להיאמר תמיד. אולם פרופ' שלמה נאה<sup>1</sup> מראה שבכתבי היד של המשנה הנוסח אינו "שגורה" אלא "שְּגְרַה", ופירושה שטף זורם. הבחירה במילה זו מדגישה את האופי הפסיבי של תפילת רבי חנינא בן דוסא. לדעתו של נאה, תפילה כזו עומדת בניגוד לעקרון כוונת הלב של המתפלל.<sup>2</sup> תאורה של התפילה כ"שגרה" הוא ביטוי להיות הקב"ה "בורא ניב שפתיים" (ישעיהו נז, יט)<sup>3</sup> ומנחה את תפילתו של האדם. תפילה כזו היא מעין נבואה השורה על המתפלל, וממילא, כאשר שורה על רבי חנינא בן דוסא אותה תפילה נבואית הוא יודע שתפילתו התקבלה.

מתוך התבוננות במבנה הפרק החמישי במשנה בברכות הרב וולפיש טוען שאין לקבל את ההנגדה המקובלת בין "כוונת הלב" ובין "ניב השפתיים". אין ספק שנושא הפרק הוא כוונה, וניכר כי למשנת רבי חנינא בן דוסא זיקה עמוקה לכל שאר משניות הפרק: רבי חנינא בן דוסא, כפי שרואים מהתוספתא, הוא מאותם חסידים ראשונים המוזכרים במשנה א שתפילתם מבוססת על כוונת הלב. בין משנה ה למשנה ב ישנם קשרים לשוניים: "זה חי וזה מת" מזכיר את "גבורות גשמים בתחיית המתים", וכן השאלה "מנין אתה יודע" מזכירה את ברכת "חונן הדעת" שבמרכזה של משנה ב. משנה ג עוסקת בטעויות בתפילה ומשנת רבי חנינא מתחילה בשאלת משמעותה של "טעות" כזו. במשנה ה מכונה מי שהתפילה עליו

לא הועילה ״מטורף״, ובמשנה ד ״העובר לפני התיבה לא יענה אחר הכוהנים אמן מפני הטרוף״. לכן, בשל המבנה הספרותי של המשנה, וולפיש טוען שיש לחלק בין אקסטזה – שהדיבור שוטף בה מאליו והתפילה חורגת משליטתו של המתפלל, ובין השראה, המגיעה לאדם מתוך מאמץ אקטיבי.

על בסיס ההסבר שהצעתי למשנת החסידים 5 בעקבות הטכניקות של ספר יצירה, נוכל, לדעתי, להבין את הזיקה בין ״כוונת הלב למקום״ ובין התפילה ״שגרה״ כשני שלבים. כך נראה שאפשר לקבל את טענת וולפיש מצד אחד, שתפילת רבי חנינא בן דוסא מושתתת על כוונת הלב, ואת תפיסת נאה מצד אחר, המדברת על היסוד הנבואי שבה. באמצעות שעת השהייה שלהם זכו החסידים לקיים בעצמם ״בלום פיך מלדבר ולבך מלהרהר״, להשתחרר מהזרם הבלתי פוסק של המחשבות. וכך באו החסידים הראשונים לידי מצב תודעתי אחר, ״תודעה הגבוה״, ההוויה שבה לבו של המתפלל מכוון ל״מקום״ והוא מתקשר עם עולם של מעלה.

התהליך שעברו החסידים הראשונים ובהם רבי חנינא בן דוסא הוסבר היטב במאמרו של הרב נתן אופיר באמצעות כלים נירו-פסיכולוגיים: במוח האנושי ישנן שתי אונות – האונה השמאלית, המתמחה בעיבוד שפה ולשון וביכולות האנליטיות, והאונה הימנית, הקשורה לאינטואיציה, לתפיסת המרחב ולהוליזם. השקטת הדיבור והמחשבות מאפשרת מצב בו עיקרה של מודעות האדם נובעת מהאונה הימנית. כך מתאפשרת מודעות שיכולה לשמש בסיס לחוויה המיסטית, לחוויית המגע עם המעבר הדורשות כלים כאלו.

נסיים בדבריו של הטור המציג קשר בין עבודת החסידים הראשונים בתחום הכוונה ובין השגתם ״קרוב למעלת הנבואה״:

מחשבתו כיצד? דתניא המתפלל צריך שיכוין לבו שנאמר תכין לבם

פירוש, שיכוין פי׳ המלות שמוציא בשפתיו ויחשוב כאילו שכינה כנגדו שנא׳ שויתי ה׳ לנגדי תמיד

חסידים ואנשי מעשה שהיו מתבודדים ומכוונין בתפלתן עד שהיו מגיעים להתפשטות הגשמיות ולהתגברות רוח השכלית עד שהיו מגיעים קרוב למעלת הנבואה.

טור אורח-חיים, צח

- פנומנולוגיה של התפילה, 218-185.
- 2 נאה מביא את התוספתא אשר מייצגת, לדעתו, את שתי התפיסות בכפיפה אחת. רבי עקיבא: "אם שגרה תפילתו בפיו סימן יפה לו ואם לאו סימן רע לו", וכנגדו אבא שאול: "המתפלל צריך שיכוין את לבו סימן לתפילה 'תכין לבם תקשיב אזניך'."
  - . זה הפסוק שמובא כמקור לדבריו של חנינא בן דוסא (בבלי, לד ע"ב).  $^3$ 
    - התפילה השוגרת, עמ' 301-314.
      - 5 ה, א.
- הרב נתן אופיר (״הרמב״ם כמורה לדביקות מורה נבוכים ג, נ״א בעיון נוירו-פסיכולוגי״, טרם פורחם)
- אופיר מצטט שם מכמה מקומות בדברי הרמב״ם המשקפים את התפיסה כי הכוונת הדעת היא תנאי לקראת נבואה. וראה את מה שכתב הרמב״ם בהלכות יסודי תורה ז, ה-ו.





היכן נמצא הקב״ה בעולם? לכאורה בכל מקום. אבל באופן ממשי, במציאות הפרטית של כל אחד ואחד – נוכחותו לרוב אינה מורגשת. כשנשאל הרבי מקוצק על מקומו של הקב״ה בעולם ענה ״בכל מקום שאתה נותן לו להיכנס אליו״. ברוח אמירה זו נוכל לומר כי כאשר יהודי מברך ״ברוך אתה ה״״ הוא מצהיר שהוא רואה בקב״ה את שורש התופעה, שהיא מושא הברכה, ובכך הוא חושף את מקומו של הקב״ה בעולם ומפנה אליו את תודעתו.

בפרק האחרון של מסכת ברכות מופיע אוסף של מקרים ומצבים שעל האדם לברך בהם ברכות החורגות מהברכות הרגילות על האכילה ועל המצוות, ומתוך הפרק עולה האמירה שהקב״ה הוא המחולל של כל המקרים הללו.

#### נסים

הָרוֹאָה מֶקוֹם שֶׁנַּצְשׁוּ בוֹ נִסִּים לְיִשְׂרָאֵל, אוֹמֵר בָּרוּךְ שֶׁעֶשָׂה נִסִּים לַאֲבוֹתִינוּ בַּמֶּקוֹם הַדָּה.

ברכות ט, א

לכאורה, במקום נס נוכחותו ופעולותו של הקב״ה ניכרות בעליל. אולם המציאות מגלה כי פני הדברים אינם כך, ואפילו נסים אפשר להכחיש. על פי התלמוד (בבלי, ברכות ט ע״ב) אליהו הנביא, בעמדו על הכרמל, התפלל על שני עניינים; האחד – שיתרחש לו נס, והאחר – שהצופים יכירו בנס ולא יאמרו ״מעשה כשפים הם״. יתרה מזו, גם כאשר מודים בנס, לא תמיד פשוט להבין שהוא ברכה ולא קללה:

בעת שחזרו מקבורת אביהם ראו שהלך יוסף לברך על אותו הבור שהשליכוהו אחיו בתוכו וברך עליו כמו שחייב אדם לברך על מקום שנעשה לו גס ברוך המקום שעשה לי גס במקום הזה.

תנחומא ויחי

ייחודו של יוסף אינו מתמצה בהבנתו שהקב״ה כיוון את מכירתו (כדבריו לאחים ״לא אתם שלחתם אותי הנה״) אלא ביכולתו לראות שהאירוע שגרם לו סבל רב כל כך היה בעצם ברכה.

#### עקירת עבודה זרה

מַקוֹם שַׁנַּעַקָרָה מִמֵּנוּ עֲבוֹרָה זָרָה, אוֹמֵר בַּרוּךְ שֻׁעַקַר עֲבוֹרָה זַרָה מֵאַרְצֵנוּ.

ברכות ט, א

המשנה עוברת מברכה על נסים לברכה על עקירת עבודה זרה. בעצם ייחוס עקירת העבודה הזרה לקב״ה טמון חידוש. אין ספק שלעתים קרובות תהליכים טבעיים או אנושיים הם שגרמו לסילוק העבודה הזרה. ובכל זאת, כיוון שלתוצאה משמעות דתית, כלומר ניצחונו של אלוהים על העבודה הזרה, יש להניח שהקב״ה מתערב במתרחש ולפיכך יש לראות בו את סיבת העקירה.

#### טבע

עַל הַזִּיקִין,  $^1$  וְעַל הַזְּנְעוֹת, עַל הַבְּרָקִים, וְעַל הָרְעָמִים, וְעַל הָרוּחוֹת, אוֹמֵר בָּרוּך שַׁל הַזִּיקִין, עוֹלַם. שַׁכּחוֹ מֵלֵא עוֹלַם.

עַל הֶהָרִים, וְעַל הַגְּבָעוֹת, וְעַל הַיַּמִּים, וְעַל הַנְּהָרוֹת, וְעַל הַמִּדְבָּרוֹת, אוֹמֵר בָּרוּךְ עוֹשֵׂה מַעֵשֵּׁה בִרָאשִׁית.

רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, הָרוֹאֶה אֶת הַיָּם הַגֶּדוֹל אוֹמֵר בָּרוּךְ שֶׁעֶשָׂה אֶת הַיָּם הַגָּדוֹל, בִּזְמַן שֵׁרוֹאָה אוֹתוֹ לִפְרַקִים.

שם ט, ב

משנתנו מעוצבת להפליא. ברישא אנו מוצאים שתי רשימות בנות חמישה פרטים ובסך הכול אנו מגיעים למספר הטיפולוגי של עשרה מקרים העוסקים בטבע. חמש הוא גם מספר הברכות שמונה המשנה כולה. כמו כן ברישא ישנם כמה משחקי מצלול וחריזה – זיקים-זועות, ברקים-רעמים-הרוחות, הרים-גבעות וכנגדם ימים-נהרות.

כאמור עשרת המרכיבים הם מן הטבע, ושלא כמו במשנה א, אין כאן לא תהליך נסי ואף לא תוצאה "דתית". ובכל זאת הרואה מברך את הקב"ה. כך האדם מצהיר על אמונתו כי כוחות הטבע הם בעצם כוחו של הקב"ה וגברותו. במילים אחרות, הקב"ה לא רק מפקח על המציאות "מלמעלה" אלא גם פועל בתוכה.

כשם שבמבנה הפרק הוקדם הנס (משנה א) לטבע (משנה ב), כך בתוך רשימת האירועים הטבעיים המשנה מקדימה את התופעות הנדירות (כ״זיקין וזוועות״ – כוכבי שביט ורעידת אדמה) לנפוצות (ברקים, רעמים, רוחות). בכך המשנה מכוונת את הקורא, באופן הדרגתי, לראות את הקב״ה גם בשגרת החיים.<sup>3</sup>

43 ייכן נמצא הקב"ה?

#### בריאה

חמשת המרכיבים של הרשימה הראשונה (זיקין, זוועות, ברקים, רעמים, רוחות) הם אירועים דינמיים, ואילו חמשת המרכיבים של הרשימה השנייה (הרים, גבעות, ימים, נהרות, מדברות) הם אובייקטים סטטיים הקיימים מאז הבריאה, וגם בהם האדם נדרש לראות את פעולת הקב"ה, יוצר הכול. נוסח הברכה מפתיע – לכאורה היה לצפות שהברכה תיתקן בלשון עבר ותתייחס לששת ימי בראשית, אולם הברכה מתייחסת להווה דווקא, "עושה מעשה בראשית", ובכך מובע הרעיון שהבריאה, וממילא נוכחותו של הקב"ה בתוכה, אינה נחלת העבר אלא גם מתרחשת בהווה.

הסבר אחד למשמעות ההתייחסות לבריאת העולם בלשון הווה מופיע בדבריו של הרשב״ץ, שבהם הוא מסביר כי המשך קיום העולם מותנה בהמשך הארה מהקב״ה:

ואחר שבראו הוא מעמידו, ולולי שהוא מעמידו, היה חוזר לתהו ובהו ואינו כמו הבנאים כי אחר אשר בנה הבית אין הבית צריך אליו, אבל הקב״ה אינו כן, כי אחר אשר ברא העולם, הוא מעמידו ומקיימו כמו שהצורה מקיימת החומר, כי הוא יתברך הוא צורת העולם ותכליתו, כמו שהוא פעל אותו וזהו שתקנו ביוצר אור, המחדש בטובו בכל יום תמיד מעשה בראשית.

מגן אבות על פרקי אבות ב, יד

#### טוב ורע

עַל הַגְשָׁמִים וְעַל הַבְּשׁוֹרוֹת הַטוֹבוֹת אוֹמֵר בָּרוּךְ הַטוֹב וְהַמֵּטִיב, ועל שמוּעוֹת רעוֹת אוֹמר: בּרוּך דּין האמת.

ברכות ט, ב

עלינו לברך גם על הרע ולא רק על הטוב. כך המשנה מלמדת אותנו שהקב״ה הוא מקור הכול – הטוב והרע כאחד. בספר ישעיהו הקב״ה עצמו מכריז כי הוא הבורא את החושך ואת הרע:

אָנִי ה׳ וְאֵין עוֹד זוּלָתִי אֵין אֱלֹהִים אֲאַזֶּרְךָ וְלֹא יְדַעְתָּנִי: לְמַעַן יֵדְעוּ מִמִּזְרַח שֶׁמֶשׁ וּמִמַּעֲרָבָה כִּי אֶפֶס בִּלְעָדִי אֲנִי ה׳ וְאֵין עוֹד: יוֹצֵר אוֹר וּבוֹרֵא חשֶׁךָ עֹשֵׁה שֵׁלוֹם וּבוֹרֵא רַע אַנִי ה׳ עֹשֵׁה כַּל אָלָה:

ישעיהו מה, ה-ז

מטרת דברי האל היא להדגיש שרק הוא אלוהים "ואין עוד זולתי... אפס בלעדי". בתקופות חז"ל, כמו בזמנים אחרים, רווחה תפיסה של "שתי רשויות" הגורסת שאלוהים שולט רק על הטוב שבמציאות ואילו על הרע שולט כוח אחר. המשנה. בתגובה. שוללת רעיוז זה

באמצעות החיוב להודות אף על שמועות רעות.<sup>5</sup> עם כל הקושי ששאלת "צדיק ורע לו" יוצרת אצל המאמין, הוויתור על האמונה באל אחד המנהיג את המציאות אינו פתרון אפשרי. בהמשך הפרק מופיעה תגובה מפורשת לכפירתם של המינים ביסוד נוסף של אמונת ישראל, האמונה בעולם הבא:

בָּל חוֹתְמֵי בְרָכוֹת שֶׁהָיוּ בַמִּקְדָּשׁ, הָיוּ אוֹמְרִים מִן הָעוֹלֶם. מִשֶּׁקְלְקלוּ הַמִּינִין, וְאָמְרוּ, אֵין עוֹלֶם אֶלֶא אֶחָד, הִתְקִינוּ שֶׁיְהוּ אוֹמְרִים, מִן הָעוֹלֶם וִעַד הַעוֹלֶם.

ברכות ט, ה

#### מעשי האדם

בָּנָה בַיִת חָדָשׁ, וְקַנָה כֵלִים חֲדָשִׁים, אוֹמֵר בָּרוּךְ שֶׁהֶחֱיָנוּ.

שם ט, ג

לכאורה בניין בית וקניית כלים הם מעשי האדם, בבחינת ״כּ'חִי וְעֹצֶם יָדִי עָשָׂה לִי אֶת הַחַיִל הַבָּה״ (דברים ח, יז). ואולם למעשה, גם עצם חיי האדם ומעשיו הם מאת ה׳, וממילא יש לברך אותו על כל הישג אישי של האדם ״ברוך שהחיינו וקימנו...״.

#### שלום

הפרק, ולמעשה המסכת כולה, חותם בהלכה לשאול את שלום חברו בשם ה':

וְהָתְקִינוּ, שֻׁיְהֵא אָדָם שׁוֹאֵל אֶת שְׁלוֹם חֲבֵרוֹ בַּשֵּׁם, שֶׁנֶּאֲמֵר (רות ב) וְהְנֵּה בֹעַז בָּא מִבֵּית לֶחֶם, וַיּאמֶר לַקּוֹצְרִים ה׳ עִּמָּכֶם, וַיּאמְרוּ לוֹ, יְבָרֶכְךֶ ה׳. וְאוֹמֵר (שופּטים ו) ה׳ עִמְךָ גִּבּוֹר הֶחָיִל.

וְאוֹמֵר (משלי כג) אַל תָּבוּז כִּי זָקְנָה אָמֶךֶ.

ּרְאָרֶמֶר (תהלים קיט) עֵת לַעֲשׁוֹת לַה׳ הֵפֵּרוּ תוֹרָתֶךֶ.

ַרַבִּי נָתָן אוֹמֵר, הַפֵּרוּ תוֹרָתֶךָ עֵת לַעֲשׁוֹת לַה׳.

ברכות ט, ה

"שלום" עצמו הוא שמו של הקב"ה,  $^7$  והשלום הוא "כלי מחזיק ברכה" שהקב"ה נתן לישראל. לאורך הפרק ראינו תשובות רבות לשאלת מקומו של הקב"ה בעולם – מעל למציאות ובתוכה, טרנסצנדנטי ואימננטי, בנס ובטבע, בטוב וברע, בעבר ובהווה, במעשי השמים ובסיום, המשנה מלמדת אותנו על מקום נוסף שהקב"ה נוכח בו במציאות – בשלום שבין איש לרעהו,  $^9$  "... אַנִי ה' עֹשֶׁה כֵּל אָלֶה".

45 ייכן נמצא הקב"ה?

משראינו את ההקשרים והמצבים הרבים בהם רואה המשנה את יד ה' הפועלת בעולם, נוכל להבין את דבריו היפים של הראי"ה קוק, המצביעים אף הם על הנוכחות האלוהית בכל מקום ומצב:

...האלהות המתגלה בעולם,
בעולם בכל יפיו והדרו,
בכל רוח ונשמה,
בכל מי ורמש,
בכל צמח ופרח,
בכל גוי וממלכה,
בים וגליו,
בשפרירי שחק ובהדרת המאורות,
בכשרונות כל שיח,
ברעיונות כל משורר
בדמיונות כל משורר
בדמיונות כל חושב,
ובהגיונות כל מרגיש
ובהרגשת כל מרגיש

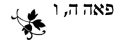
הרב אברהם יצחק קוק, אורות, עמ' קיט

- כוכבי שביט (אלבק).
- $^{2}$ רעידת אדמה (אלבק).
- על כך עמד רוסט, להוראת משנה, עמ' 87. רוסט מתרץ בזה את שאלת הפני יהושע, למה הפרק אינו מסודר על פי סדר כרונולוגי (משנה א עוסקת באבות, משנה ב בבריאת העולם).
- ראה הדיון במשנה בברכות א, ג שם טענתי שרעיון זה עומד בלב המחלוקות שבין בית שמאי לבית הלל במשנה ה של פרק ח.
- <sup>5</sup> וולפיש, הטוב והרע, עמ׳ 121, מציין את חשיבותן התאולוגית של המשניות בכל הנוגע לאמונה באל אחד ושלילת הרעיון של ״שתי רשויות״. הוא מציין כביטוי לסכנה מוחשית ברעיון זה את המשנה בברכות ה, ג, ״האומר על קן צפור יגיעו רחמיך ועל טוב יזכור שמך, מודים מודים, משתקין אותו״, וראה פרשנות הבבלי למשנה זו (ברכות לג ע״ב).
- ראה את הפסוק העוקב לתיאור הישגי האדם: ״וְזַכַרְתָּ אֶת ה׳ אֱלֹהֶיךַ כִּי הוּא הַנֹּתֵן לְדֶ כֹּחַ לַּעֲשׁוֹת  $^6$  חיל״.
- "ויאמ' ר' יודן בר יוסף גדול שלום ששמו של הקב"ה נקרא שלום, שנאמר 'ויקרא לו ה' שלום'" (ויקרא רבה, פרשה ט).

"אמר רבי שמעון בן חלפתא, לא מצא הקדוש ב"ה כלי מחזיק ברכה לישראל אלא השלום שנאמר (תהלים כט) ה' עוז לעמו יתן ה' יברך את עמו בשלום" (עוקצין ג, יב).

משנה זו מתחילה בדרשות על הפסוק בקריאת שמע של אהבת ה' ומסיימת בהיתר לשאול בשלום חברו בשם השם. צמידות זו מרמזת על הקשר שיש בין יחס האדם לאלוהים ליחסו לחברו. בכך ניתן להסביר גם את ההיתר בפרק ב משנה א להפסיק באמצע קריאת שמע כדי להשיב שלום לכל אדם.





הַמּוֹכֵר אֶת שְׁדָהוּ, הַמּוֹכֵר אֶתְּר וְהַלּוֹקַחַ אָסוּר. לֹא יִשְׁכֹּר אָדָם אֶת הַפּוֹעֲלִים עַל מְנָת שֶׁיְלַקֵּט בְּנוֹ אַחֲרָיו. מִי שֶׁאֵינוֹ מַנִּיחַ אֶת הָעֲנִיִים ללקט,

אוֹ שֶׁהוּא מַנִּיחַ אֶת אֶחָד וְאֶחָד ל<sup>י</sup>א,

אוֹ שָׁהוּא מְסַיֵּע אֶת אֶחָד מֵהֶן, הֲרֵי זֶה גּוֹזֵל אֶת הָעֲנִיִּים. עַל זֶה נָאֱמֵר (משלי כב) אַל תַּפג גִּבוּל עוֹלִים:

במתן צדקה יש פן של "צדק חברתי" משום שעל ידי הצדקה מצטמצם הפער הכלכלי בין העשיר ובין העני. עם זה, עצם היותו של העשיר דמות ה"נותן" והעני דמות ה"מקבל" עשויה להעמיק דווקא את הפער המעמדי ביניהם. לעומת זאת במצוות פאה (וגם במצוות לקט) בעל השדה אינו "נותן" לעני אלא פעולתו מכוונת בעיקר כלפי עצמו – הוא עוצר עצמו מלקצור את פאת השדה המיועדת לגר ולעני:

וּרָקַצְרָכֶם אֶת קְצִיר אַרְצְכֶם לֹא תְכַלֶּה פְּאַת שָּׂדְדֶ לִקְצֹר וְלֶקֶט קְצִירְדֶ לֹא תְלַקּט... לֶעָנִי וְלַגֵּר תַּעַוֹב אֹתָם אֲנִי ה׳ אֱלֹהֵיכֶם:

ויקרא יט, ט-י

במשנתנו משתקפת התפיסה כי פאת השדה היא רכושו של העני ולא רכושו של בעל השדה. בתרומות ומעשרות אדם יכול לבחור לאיזה כוהן או לוי ברצונו לתת את הפירות, ואילו בלקט ובפאה אדם העושה זאת נחשב גזלן, משום שלפי המשנה הוא "מסיג גבול עולים", היינו פולש לשטח שאינו שלו. מדוע נקראים העניים "עולים"? בתלמוד הירושלמי מוצע שהכוונה היא לעולי מצרים, כלומר לבני ישראל שעלו ממצרים לארץ כנען בראשונה. בכך המשנה מרמזת שזכותם של העניים בשדה, הזכות לקחת פאה, נובעת מהחלוקה המקורית של הארץ והיא אינה נופלת מזכויותיו של בעל הקרקע. ממילא בעל השדה אינו "נותן" לעני אלא העני לוקח משלו. לפיכך בעל שדה שינסה לתת לעני מסוים על חשבון האחרים או לעכב את העניים מלקצור את הפאה נחשב גזלן.

פאה נמנית בראש רשימת המצוות ש"אין להן שיעור". פירוש הדבר ששטח הפאה שבעל השדה צריך להשאיר אינו קבוע. על פי המשנה, גודל הפאה נקבע בין היתר "לפי רוב הענווה" (פאה א, ב). המשנה לא כתבה "לפי רוב הנדיבות" משום שפאה אינה נובעת מנדיבות אלא מענווה, מההכרה שהשדה שייך לי בה במידה שהוא שייך לעניים.

במשנה מופיע תיאור לקיום מושלם של מצוות פאה:

ַנְאוֹמָן. = שורה] וְאוֹמָן = שָּׁלָקְטִין עַל הַחֶבֶל, וְנוֹתְנִים פַּאָה מִכָּל אוֹמָן = שורה] וְאוֹמָן. שֶׁל בֵּית נָמֵר הָיוּ מְלַקְטִין עַל הַחֶבֶל, וְנוֹתְנִים פַּאָה מִכָּל אוֹמָן

בדרך כלל, כדי לזכות בפאה אחת בלתי קצורה על העניים להמתין עד לסוף הקציר. אנשי בית נמר, לעומת זאת, חילקו את שדותיהם לשורות, ובכל שורה הוקצה חלק לעניים, וכך יכלו העניים לאסוף את הפאה בעוד בעל השדה עבד בחלקו. במשנה מובא ביטוי נוסף להוויית השותפות שיצרו אנשי בית נמר עם העניים. במשנה לא נאמר שאנשי בית נמר "היו קוצרים" אלא "היו מלקטים", "ליקוט" הוא המונח שהמשנה משתמשת בו כדי לתאר את פעולת האיסוף של העניים דווקא (ראה לדוגמה בפאה ד, ט: "מי לקט את הפאה"). ברוב ענוותם התייחסו אנשי בית נמר לעצמם כאל עניים, ולעניים כאל בעלי השדה.

בעת האחרונה תפס ה"צדק חברתי" מקום במרכז השיח הציבורי בישראל. התכניות הכלכלית של הממשלה יצרו קשיים גדולים אצל רבים מהמכונים "השכבות החלשות". על נחיצותם של צעדי הממשלה במציאות המורכבת שאנו שרויים בה ראוי שיתקיים דיון ענייני ומקצועי. אולם על היחס הערכי לעני חייב כל איש רוח למחות – עם ישראל לדורותיו ראה בעזרה לעני חלק מאחריותה הטבעית של החברה ולא ערער על זכותו של העני להיעזר בה. הרמב"ם מגדיר את ה"צדקה":

הביטוי צדקה גזור מן צדק, והוא "אלעדל". צדק הוא לספק לכל מי שיש לו זכות את מה שמגיע לו, ולתת לכל נמצא מן הנמצאים בהתאם למה שהוא ראוי לו. מורה נבוכים חלק ג פרק נג

גם אם נוצר מצב זמני שאי אפשר לעזור בו לעני, על החברה לשמור במודעותה את מחויבותה הבסיסית כלפיו ולבקש ממנו סליחה. תחת זאת אנו שומעים יותר ויותר התבטאויות מתנשאות, הפך "רוב הענווה", ואף האשמות כלפי אותם אנשים.

צדקה בענווה

כדי לשרש את ההתנשאות, כאשר התורה קוראת לתת לעני היא מזכירה לאדם שגם מה שיש לו ניתן לו מידי שמים:

כִּי יִהְיֶה בְּךָ אֶבְיוֹן מֵאַחַד אַחֶיךָ בְּאַחַד שְׁעָרֶיךָ בְּאַרְצְךָ אֲשֶׁר ה׳ אֱלֹהֶיךָ נֹתֵן לָךְ לֹא תָאַמֵּץ אָת לְבַבָּך וִלֹא תַקְפִּץ אָת יַדָּךָ מֵאָחִיךָ הַאָּבִיוֹן:

דברים טו, ז

לעומת התפיסה הרואה בעוני עול ונטל על חברה, התורה רואה בההתמודדות עם העוני ברכה לעולם:

נָתוֹן תִּתֵּן לוֹ וְלֹא יֵרַע לְבָבְךָ בְּתִתְּךָ לוֹ כִּי בִּגְלֵל הַדָּבָר הַזֶּה יְבָרֶכְךָ ה׳ אֱלֹהֶיךָ בְּכָל מַעֵשֵׁרַ וּבְכֹל מִשְׁלַח יָדֵרַ:

שם טו, י

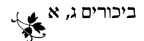
כאן המקום לציין שמצוות פאה מתמודדת עם סוג נוסף של חששות הכרוכים בצדקה: במתן צדקה לעני ישירות טמונה סכנה שבכך אנו מנציחים התנהגות פסיבית, שלעתים היא עצמה גורמת לעוני. מצוות פאה, לעומת זאת, מחייבת את העני לפעול – להגיע אל השדה ולקצור בעצמו את התבואה.<sup>3</sup>

במשנה נפסק שמותר לאדם לקחת לקט ופאה גם משדהו של חברו שאסר עליו ליהנות מכל אשר לו (נדרים יא, ג). שוב משתקפת כאן התפיסה שהעני אינו מקבל את רכושו של בעל השדה אלא לוקח את שלו. תודה לחנוך וסרמן שהעיר לי על כך.

מיכאל שוורץ העיר: "'ערל' היא המלה הערבית לצדק. יש בה גם ממשמעות האיזון והשוויון". (שוורץ, מורה, עמ' 669).

רעיוז זה מצאתי אצל כרמל ויסמז.





חמשת חומשי התורה מספרים את סיפורן של הבטחות שנדחו, של מכשולים המונעים מציפיות להתממש. אבותינו לעולם מצויים בדרך, ונראה שלעולם לא יגיעו אל המנוחה ואל הנחלה. והנה, לקראת סוף ספר דברים, באה פרשת הביכורים המתארת את סוף הסיפור:

יְהָיָה כִּי תָבוֹא אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר ה׳ אֱלֹהֶיךָ נֹתֵן לְךָ נַחֲלָה יִירִשְׁתָּה יְלַשְׁרָתָּ מֵרֵאשִׁית כָּל פְּרִי הָאֲדָמָה... יַיּצְאֵנוּ ה׳ מִמִּצְרַיִם... יַיִּבְאֵנוּ אֶל הַמָּקוֹם הַזֶּה יַיִּמֶן לָנוּ אֶת הָאָרֶץ הַוֹּאת אֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ: יְעַתָּה הִנָּה הַבַּאתִי אֶת רֵאשִׁית פְּרִי הָאֲדָמָה יְשֶׁמַחְתָּ בְכָל הַטוֹב יְשֶׁמַחְתָּ בְכָל הַטוֹב אֲשֶׁר נָתַן לְךָ ה׳:

דברים כו, א-ו

רצף הפסוקים רווי פעלים – וירשתה-וישבת-ולקחת-ושמת-והלכת-ובאת-ואמרת, ולקיחת הביכורים והבאתם למקדש מוצעים כהמשך לירושת הארץ ולישיבה בה. הביכורים אינם מאופיינים בלשון של ציווי וחקיקה, והם משתלבים בתיאור המצב העתידי בארץ המובטחת. הבאת הביכורים היא חלק אינטגרלי מהסיום האופטימי של נדודי המדבר, האירוע שהאדם מביע בו את תחושות השמחה וההודיה על התממשות ההבטחות האלוהיות. מעין ההצהרה ״הם חיו באושר ובעושר״ שבסיומו של סיפור ילדים.

בכל שנה מביאי הביכורים חוזרים ומספרים את הסיפור מראשיתו, מהירידה למצרים והשעבוד ועד היציאה משעבוד לגאולה. האדם מספר הכול בגוף ראשון, כסיפורו האישי, ועל ידי כך מתקיים בו צו המשנה "חייב אדם לראות את עצמו כאילו הוא יצא ממצרים" (פסחים י, ה). וכך, בכל שנה ושנה, האדם שוב חווה את כל הסיפור מחדש.

גם בהבאת פירות הביכורים עצמם, המשנה מדגישה את החוויה האישית של האדם:

כֵּיצֵד מַפִּרִישִׁין הַבִּכּוּרים,

יוֹרֵד אָדָם בְּתוֹךֶ שָׁדֵהוּ וְרוֹאֶה תְּאֵנָה שֶׁבִּכֵּרָה, אֶשְׁכּוֹל שֶׁבִּכֵּר, רַמּוֹן שֶׁבִּכֵּר, קוֹשְׁרוֹ בְגֶמִי, וָאוֹמֵר, הַרֵי אֵלוּ בִכּוּרִים.

ָּנְבַּי שָׁמְעוֹן אוֹמֵר, אַף עַל פִּי בֵן חוֹזֵר וְקוֹרֵא אוֹתָם בִּכּוּרִים מֵאַחַר שֶׁיִּתְּלְשׁוּ מִן הַקַּרְקַע ביכורים ג, א

משנתנו דומה בסגנונה לפסוקי המקרא שהרי מתואר בה סיפור ולא ציווי הלכתי. כמו הפסוקים גם היא בנויה סביב רצף פעולות – "יורד, ורואה, קושרו, ואומר". וכמו בפסוקים, קשה להבדיל בין תיאורים פשוטים ובין הלכות – האמירה "הרי אלו בכורים" יכולה להיות תיאור המציאות הטבעית של "תאנה שבכרה" ולאו דווקא הצהרה הלכתית. קורא "תמים" של הרישא של המשנה לא יוכל לנחש כי להכרזה "הרי אלו ביכורים" יש השלכות הלכתיות.

המשנה מתארת את הרגע המיוחד שעובד האדמה זוכה לראות בו את פרי עמלו. לפי המשנה הביכורים נקבעים על פי מבטו של האדם ולא על פי מדדים חיצוניים. כך מודגש שוב הצד הסובייקטיבי והאישי במצווה. רבי שמעון מגדיר את הביכורים על פי ראייתם ותלישתם מן העץ. לעומתו, תנא קמא תולה את הביכורים בחוויה המרגשת של הרגע שמגדל הפירות רואה בו את הפירות. לכן, שלא כמו רוב המצוות התלויות בארץ, אין צורך להמתין לקטיף.

בשנה הראשונה שהובאו ביכורים אל המקדש חשו הכול התרגשות גדולה במיוחד. עיסוקה של המשנה בתחושתיו של האדם ברגע שמצא בו את פירות ביכוריו תורמת לשימור אותם רגשות של גילוי, ראשוניות והתחדשות בעת קביעת הביכורים בכל שנה ושנה. ההבאה למקדש של הביכורים הטומנים בחובם רגשות אלו מאפשרת לאדם לבטא את שמחתו על מימוש ברכות ה' בחייו.



לכאורה במצוות הביכורים האדם הוא הנותן והקב״ה הוא המקבל. אולם מתוך עיון בפרשת הביכורים עולה שאמנם הנתינה נזכרת פעמים רבות, אך נתינה של הקב״ה לאדם. הבאת הביכורים. לעומת זאת, אינה מכונה ״נתינה״:¹

ְּוָהָיָה כִּי תָבוֹא אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר ה' אֱלֹהֶידָ נֹתֵן לְּדָ נַחֲלָה וִירִשְׁתָּה וְלָשַׁרְתָּ מַרָאשִׁית כָּל פְּרִי הָאֲדָמָה... וְיֹצְאַנוּ ה' מִמְצְרֵים... וַיִּמָן לְנוּ אֶל הַמָּקוֹם הַזֶּה וְיַבְּאָנוּ אֶל הַמָּקוֹם הַזֶּה וְעַמָּה הִנָּה הַבָּאתִי אֶת רֵאשִׁית פְּרִי הָאֲדָמָה וְשָׁמַחְתָּ בְּכָל הַטוֹב וְשָׁמַחְתָּ בְכָל הַטוֹב אֲשֶׁר נָתַמְּלְדָ ה':

דברים כו, א-י

כפי שהוסבר לעיל, הבאת הביכורים (״ראשית כל פרי״) למקדש נועדה לבטא את אושרו ואת שמחתו של אדם שזכה שהבטחות הקב״ה התגשמו בו. במילים אחרות, במרכז הבאת הביכורים עומדת הנתינה של הקב״ה לאדם, ולא להפך. הבנה זו מתחדדת למקרא המשניות המתארות את הבאת הביכורים למקדש:

וְהַשׁוֹר הוֹלֵךְ לִפְנֵיהֶם, וְקְרְנִיו מְצֻפּוֹת זָהָב, וַצֲטָרָה שֶׁל זַיִּת בְּראשׁוֹ. הָחָלִיל מֵכֶּה לִפְנֵיהֶם, עַד שֶׁמַּגִּיעִם קֵרוֹב לְירוּשָׁלַיִם. הָגִּיעוּ קָרוֹב לִירוּשָׁלַיִם, שֶׁלְחוּ לִפְנֵיהֶם, וְעִשְׁרוּ אֶת בִּכּוּרֵיהֶם. הַפַּחוֹת, הַסְּגָנִים וְהַגִּוְבֶּרִים יוֹצְאִים לִקְרָאתָם. לְפִי כְבוֹד הַנִּנְנְסִים הָיוּ יוֹצְאִים. וְכָל בַּצֵלֵי אֻמָּנִיוֹת שֶׁבִּירוּשָׁלַיִם עוֹמְרִים לִפְנֵיהֶם וְשׁוֹאֲלִין בִּשְׁלוֹמָם, אַחִינוּ אַנְשֵׁי הַמְּקוֹם פְּלוֹנִי, בָּאתֶם לְשָׁלוֹם. ביכורים ג, ג

הביכורים מובאים בתהלוכה ציורית מלווה בכלי זמר ובבעלי חיים מקושטים זהב. בהגיע התהלוכה לעיר הגדולה, נכבדי הקהל מקבלים את פניהם ואנשי ירושלים עומדים לכבודם כלפני זקן או חכם. כמובן שאין יחס ישר בין הערך הכספי של הביכורים ובין הכבוד שזוכים לו המביאים אותם.

המפתח להבנת התהלוכה הוא בראיית החשיבות של הביכורים לא מצד עצמם אלא מצד מה שהם מסמלים, חיים שההבטחה האלוהית התממשה בהם. השמחה ששמחים אנשי ירושלים במביאי הביכורים והכבוד שרוחשים להם הם דרכים להשלמת המחזה המתואר בפרשת הביכורים:

הַחָלִיל מַכֵּה לִפְנֵיהֵם עַד שֵׁמַגִּיעִין לְהַר הַבַּיִת.

הָגִּיעוּ לְהַר הַבַּיִת, אֲפָלוּ אַגְרִיפַּס הַמֶּלֶךְ נוֹטֵל הַפַּל עַל כְּתֵפוֹ וְנִכְנָס, עַד שֶׁמַּגִּיעַ לְעָזֶרָה. הָגִּיעַ לָעֲזָרָה וְדִבְּרוּ הַלְוִיִּם בַּשִּׁיר, אֲרוֹמִמְךָ ה׳ כִּי דִלִּיתָנִי וְלֹא שִׁמַּחְתָּ איְבֵי לִי (תהלים ל).

שם ג, ד

האדם חייב להיכנס למקדש כאשר הסל מונח על כתפו. משמעותה של הלכה זו היא שכאשר האדם מביא את הפירות למקדש הוא למעשה בא להיראות לפני ה'. יתרה מזו, כשהיה האדם נכנס לעזרה היו הלוויים שרים לא על הפירות כי אם על האדם, "ארוממך ה' כי דליתני", מכיוון שמוקד הפרשה הוא האדם ואילו הפירות הם רק אמצעי לשקף שמחה זו שבחייו.

כיצד מעלין את הבכורים,

בָּל הַעֲיָרוֹת שֶׁבַּמַּעֲמָד מִתְבַּנְּסוֹת לָעִיר שֶׁל מַעֲמָד, וְלָנִין בִּרְחוֹבָהּ שֶׁל עִיר, וְלֹא הָיוּ נִבְנַסִין לַבַּתִּים.

ּוְלַמַּשְׁכִּים הָיָה הַמְמֻנֶּה אוֹמֵר, קוּמוּ וְנַעֲלֵה צִיּוֹן אֵל בֵּית ה׳ אֵלהִינוּ.

שם ג. ב

בתחילת המשנה מסופר איך ״מעלין את הביכורים״ ובסופה, ״קומו ונעלה ציון אל ה׳ אלוהינו״.² בתחילה עולים הפירות, ואחר כך עולה האדם מעלה מעלה.

אפשר להשוות את תיאור מצוות ביכורים לתיאור מצוות מעשר:

כִּי תְכַלֶּה לַעְשֵׂר אֶת כָּל מַעְשֵׁר תְּבוּאָתְךָ בַּשֶּנָה הַשְּׁלִישָׁת שְׁנַת הַמַּעֲשֵׂר וְ**נָתְתָּה** לַלֵּוִי לַגֵּר לַיָּתוֹם רְּלָצִיּר וְאָמַרְתָּ לְפְנֵי ה׳ אֱלֹהֶיךָ בִּעַרְתִּי הַקֹּדֶשׁ מִן הַבּיִּת וְגַם נְתַתִּיוֹ לַלֵּוִי לַלֵּוִי לַלֵּוִי תְּנִם נְתָתִּיוֹ לַלֵּוִי לַלֵּוִי תִּבְּיתוֹם וְלָאַלְמָנָה... וִלַּצִּר לַיָּתוֹם וְלָאַלְמָנָה...

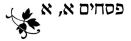
דברים כו, יב-יג

<sup>2</sup> קריאתו של הממונה ׳קומו ונעלה ציון...׳ לקוחה מנבואת ירמיהו. נושא הנבואה הוא אהבת ה׳ לעמו והבטחתו של הקב׳׳ה לבנות את ישראל וליטע כרמים. כלומר שוב מדגישים את נתינת של הקב׳׳ה לאדם:

כֹּה אָמֵר ה׳ מֶצֶא חֵן בַּמִּדְבֶּר עַם שְׁרִידֵי חָרֶב הָלוֹךְ לְהַרְגִּיעוֹ יִשְׁרָאֵל: מֵרָחוֹק ה׳ נִרְאָה לִּי וְאַהֲבַת עוֹלֶם אֲהַבְתִּיךְ עַל כֵּן מְשַׁבְתִּיךְ חָסֶד: עוֹד אֶבְנֶךְ וְנִבְנֵית בְּתוּילַת יִשְׂרָאֵל עוֹד תַּעְדִּי תֻפִּיךְ וְיָצֶאת בִּמְחוֹל מְשַׂחֲקִים: עוֹד תִּשְׁעִי כְרָמִים בְּהָרֵי שׁמְרוֹן נָטְעוּ נֹטְעִים וְחַלֵּלוּ: כִּי יֶשׁ יוֹם קָרְאוּ נִצְּרִים בְּהַר אָפָרָיִם קוּמוּ וְנַעֲלֶה צִיּוֹן אֶל ה׳ אֱלֹהֵינוּ:

ירמיהו לא, א-ה

# בדיקת חמץ וביעור יצר הרע



אוֹר לְאַרְבָּעָה עָשָׁר, בּוֹרְקִין אֶת הֶחָמֵץ לְאוֹר הַנֵּר. כָּל מָקוֹם שָׁאֵין מַכְנִיסִין בּוֹ חָמֵץ אֵין צָרִיךְ בְּדִיקָה. וְלָמָה אָמְרוּ שְׁתֵּי שׁוּרוֹת בַּמַּרְתַּף, מָקוֹם שֶׁמֵּכְנִיסִין בּוֹ חָמֵץ.

בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים, שְׁתֵּי שׁוּרוֹת עַל פְּנֵי כָל הַמַּרְתֵּף. וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, שְׁתֵּי שׁוּרוֹת הַחִיצוֹנוֹת שָׁהָן הָעֵלִיוֹנוֹת:

בספרות חז״ל ובזוהר הקדוש ישנם מקורות מספר המציגים את החמץ כסמל ליצר הרע.<sup>1</sup> לכן, בפרשנות החסידית למשנה, בדיקת החמץ לאור הנר היא אלגוריה לתהליך רוחני שהאדם צריך לעבור לפני פסח.<sup>2</sup> בדיקת החמץ מסמלת את החיפוש אחר הרוע שבתוך האדם ואת החובה המוטלת עליו לבערו. הנר מסמל את הכוחות החיוביים שבנשמת האדם, את היצר הטוב ואת אור התורה – הכלים שבעזרתם אפשר לבער את החמץ מן הלב.<sup>3</sup>

האומנם הפירוש הזה בגדר דרשנות בלבד, או שמא הוא חושף את נשמת המשנה? ואולי המשנה משתמשת במילה "אור" בשתי משמעויות שונות ("אור לארבעה עשר", "אור הנר") ובכך רומזת למשמעות נוספת, רוחנית?

אמנם מלשון המשנה עצמה קשה לבסס הצעה זו, אולם ברצוני להציע שזו המשמעות שהתלמוד הבבלי מעניק למשנה,  $^4$  ומ"לב הבבלי" נזכה להגיע אל "נשמת המשנה".

אור לארבעה עשר בודקין את החמץ לאור הנר

אין בודקין לאור החמה ולא לאור הלבנה אלא לאור הנר לפי שבדיקת הנר יפה מרובה אע״פ שאין ראיה לדבר זכר לדבר

"והיה בעת ההיא אחפש את ירושלם בנרות" (צפניה א

ואומר "נר ה' נשמת אדם [חופש כל חדרי בטן]" (משלי כ).

תוספתא, פסחים א, א

בעניין דרישת המשנה לבדוק בנר, התוספתא מביאה שני פסוקים: הראשון מתאר ביעור החוטאים מירושלים, והשני – חיפוש פנימי, בתוך האדם, "חופש כל חדרי בטן". בשני ההקשרים החיפוש בנר משמש אלגוריה לחיפוש רוחני שנועד לגלות את הרוע האנושי כדי

לבערו. השימוש בשני הפסוקים כזכר להלכה שבמשנה רומז על הקשר שבין הבדיקה החומרית לבדיקה הרוחנית.

ראינו שבתוספתא שימשו הפסוקים אסמכתא, "אף על פי שאין ראיה לדבר זכר לדבר"י. לעומת זאת, בתלמוד הבבלי הם הובאו כמקור למשנה, בתשובה לשאלת "מנא הני מילי?". מחמת ההיזקקות לפסוקים הסיקו חלק מהראשונים כי הבדיקה עצמה היא מצוות עשה מדאורייתא. 5 שלא כמו התוספתא, שהסתפקה בציטוט שני הפסוקים, רב חסדא ממשיך ומשלב אותם בלימוד מפורט הנוגע להלכה של המשנה: 6

לאור הנר וכו׳.

מנא הני מילי?

אמר רב חסדא: למדנו מציאה ממציאה, ומציאה מחיפוש, וחיפוש מחיפוש, וחיפוש מנרות, ונרות מנר.

מציאה ממציאה – כתיב הכא "שבעת ימים שאר לא ימצא בבתיכם" (שמות יב) וכתיב התם "ויחפש בגדול החל ובקטן כלה וימצא" (בראשית מד)

ומציאה מחיפוש דידיה, וחיפוש מנרות – דכתיב "בעת ההיא אחפש את ירושלים בנרות" (צפניה א) ונרות מנר, דכתיב "נר ה' נשמת אדם חפש כל חדרי בטן" (משלי כ).

בבלי, פסחים ז ע״ב

אם כן, ניכר כי הבבלי מציג קשר מהותי בין הפסוקים המתארים את החיפוש הרוחני בנרות ובין המשנה העוסקת בחיפוש אחר החמץ.

#### בין אור ללילה

ותנא דידן מאי טעמא לא קתני "לילי"?

לישנא מעליא הוא דנקט.

וכדרבי יהושע בן לוי, דאמר רבי יהושע בן לוי: לעולם אל יוציא אדם דבר מגונה מפיו, שהרי עקם הכתוב שמונה אותיות ולא הוציא דבר מגונה מפיו, שנאמר "מן הבהמה הטהורה ומן הבהמה אשר איננה טהרה" (בראשית ז).

בבלי. פסחים ג ע"א

כדי להקפיד על לשון נקייה ולהימנע מאזכור של תופעות שליליות בחרה המשנה להשתמש בניסוח "אור לארבעה עשר" במקום הניסוח השגור והפשוט "ליל ארבעה עשר". רואים כאן כי עצם השימוש במילה "אור" כציון לזמן הבדיקה משקף מדרגה רוחנית גבוהה יותר של טהרת הלשון. כך קורא המשנה לומד גם על הפעולה המוחשית של הוצאת החמץ מהבית וגם על התהליר הפנימי של הרחקת דברים מגונים מפיו. למדי הפנימי של הרחקת דברים מגונים מפיו.

בהמשך הגמרא מובאים שני סיפורים המבליטים את חשיבות ההקפדה על לשון נקייה. עיון בסיפורים אלו מגלה קשר עמוק בינם לבין משנתנו:

הנהו תלתא (שלשה) כהני,

חד אמר להו: הגיעני כפול, (רש״י: מלחם הפנים לחלקי)

וחד אמר: הגיעני כזית,

וחד אמר: הגיעני כזנב הלטאה.

בדקו אחריו ומצאו בו שמץ פסול.

והא תנן "אין בודקין מן המזבח ולמעלה"?

לא תימה שמץ פסול אלא שחץ פסול (רש"י: הוא עצמו היה גס רוח ומבזה קדשי שמים ואין ראוי לשמש).

ההוא ארמאה [= נכרי] דהוה סליק [= עולה] ואכיל פסחים בירושלים,

אמר, כתיב ״כל בן נכר לא יאכל בו, כל ערל לא יאכל בו״ ואנא הא קאכילנא משופרי שופרי.

אמר ליה רבי יהודה בן בתירא: מי קא ספו לך מאליה?

אמר ליה: לא. –

כי סלקת להתם אימא להו: ספו לי מאליה.

כי סליק אמר להו: מאליה ספו לי.

אמרו ליה: אליה לגבוה סלקא.

אמרו ליה: מאן אמר לך הכי?

אמר להו: רבי יהודה בן בתירא,

אמרו: מאי האי דקמן?

בדקו בתריה ואשכחוהו דארמאה הוא, וקטלוהו.

שלחו ליה לרבי יהודה בן בתירא: שלם לך רבי יהודה בן בתירא, דאת בנציבין ומצודתר פרוסה בירושלים.

בבלי, פסחים ג ע"ב

מילת המפתח בשני הסיפורים היא "בדיקה". <sup>9</sup> בסיפור הראשון בודקים את הכוהן שהתבטא בגסות, ואכן מתברר שאין הוא ראוי לשרת במקדש. בסיפור השני בודקים אחר אדם שביקש לאכול את האליה של קרבן פסח, חלק האסור באכילה, ומתברר שהוא נכרי ואסור לו לאכול מקרבן הפסח כלל. כך הסוגיה חוזרת מהדיון על לשון נקייה לנושא העיקרי של המשנה – הבדיקה בהקשר של חג הפסח. <sup>10</sup> כמובן, בסיפורים אלו שתי הבדיקות הן של טיב האדם, וגילוי הפסול מביא ל"ביעורו" – בסיפור הראשון דוחים אותו מהכהונה, ובשני הורגים אותו.

הזיקה הלשונית בין שני הסיפורים לבין המשנה מלמדת על הרחבת משמעות הבדיקה מהתחום הפיזי לתחום הרוחני. יתרה מזו, את שני הסיפורים שהבבלי מביא אפשר להקביל לשני הפסוקים שהביאו הבבלי והתוספתא – בסיפור הראשון צפניה מספר על חיפוש אחר החוטאים בירושלים ובסיפור השני בדיקה בירושלים מגלה את הנכרי שחטא. הפסוק במשלי מדבר על חיפוש ב״חדרי בטן״, ובדיקת הכוהן בסיפור הראשון חושפת את גסות רוחו.

#### מהו אור?

הסוגיה הפותחת את מסכת פסחים עוסקת בשאלה אם המילה "אור" מתייחסת ליום או ללילה. הגמרא מאריכה בדיון זה ושוטחת הוכחות רבות לכאן ולכאן. במבט ראשון נראה שזוהי סוגיה מפותלת וסבוכה, אך ה"בית יעקב" מראה שיש לה עיצוב אומנותי מכוון ומדוקדק:

ומייתי שם הש"ס שבע ראיות דאור יממא ושבע ראיות דאור אורתא.

אך תחלה מביא ראיות מתורה שבכתב שבע

וששה מהם שאור יממא והאמצעי הוא מכוכבי אור דאור אורתא

ושבע ראיות מתורה שבעל פה

וששה מהם שאור אורתא והאמצעי הוא שאור יממא

להיות כי תורה שכתב נקרא יום ושבעל פה נקרא לילה.

ר' יעקב ליינר, בית יעקב על התורה, לקוטים על פסחים, עמ' 152

ההכרה שיש יד מכוונת בעיצוב הסוגיה מחייבת את הקורא לשים לב לפרטיה. בהתבוננות מעמיקה מתברר כי במהלך הדיונים על ה"אור" צפה ועולה לו בחלק מהמקורות משמעות נוספת – סמל לעולם הבא. <sup>11</sup> כך מצאנו הרחבה נוספת של משמעות האור מהתחום הפיזי אל החתות הרוחוי. <sup>12</sup>

#### תחילת המסכת היא תחילת הסיפור, סופה הוא סופו

בדרשת רב חסדא שראינו לעיל החוליה המקשרת בין איסור "לא ימצא בבתיכם" ובין חיפוש בנרות היא פסוק הלקוח מסיפור יוסף ואחיו – כאשר יוסף מוצא את הגביע אצל בנימין – "זיחפש בגדול החל ובקטן כלה וימצא" (בראשית מד, יב). בפתח הסוגיה הראשונה בפסחים, הראיה הראשונה מביז שבע הראיות מהתורה שבכתב היא פסוק מאותו סיפור:

מאי אור? רב הונא אמר: נגהי [= אור], ורב יהודה אמר: לילי...

מיתיבי: ״הבקר אור והאנשים שלחו [המה וחמוריהם]״,

אלמא: אור יממא הוא.

בבלי, פסחים ב ע"א

הפסוק מוכיח שפירוש המילה "אור" הוא יום ולפיכך נזקקו לה. אבל נראה שלא במקרה נבחר הפסוק הזה לפתוח את המסכת; שעבוד מצרים החל במכירת יוסף, ואזכור המכירה בתחילת המסכת העוסקת בחג יציאת מצרים מקביל להיותו השלב הראשון בסיפור.

לעומת זאת סיום המסכת מלמד על סוף הסיפור:

רבי שמלאי איקלע לפדיון הבן,

בעו מיניה: פשיטא, על פדיון הבן – אשר קדשנו במצותיו וצונו על פדיון הבן – אבי הבן מברך. הבון מברך או אבי הבן מברך? כהו מברר – דקמטי הנאה לידיה.

או אבי הבן מברך – דקא עביד מצוה?

לא הוה בידיה:

אתא שאיל ביה מדרשא,

אמרו ליה: אבי הבן מברך שתים,

והלכתא: אבי הבן מברך שתים.

בבלי, פסחים קכא ע"ב

מסכת פסחים מסיימת בדיון על ברכת פדיון הבן. לכאורה הדיון אינו קשור לענייני פסח כלל, אבל למעשה מקומו מדויק מאוד, וגם בתורה פרשת פדיון בכורות היא חלק בלתי נפרד מסיפור המכות ומסיפור יציאת מצרים. אפשר לראות בסיפור יציאת מצרים סיפור של פדיון הבן. הקב״ה שולח את משה להגיד לפרעה ״בני בכורי ישראל״ (שמות ד, כב) ולכן הוא דורש ״שלח את עמי״. משום כך הוצאת ישראל ממצרים מכונה בספר דברים ״פדיון״. 13 אם כן, סיפור יציאת מצרים הוא סיפור של פדיון הבן – אבינו שבשמים פודה את בנו בכורו. 14.

כפי שראינו, המסכת פותחת בתחילת הסיפור, כאשר אחי יוסף מרגישים לראשונה את שיעבוד מצרים, ומסיימת בסופו – הברכה על פדיון הבן.

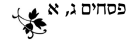
כך שנו רבותינו חמשה דברים האב חייב לעשות לבן, למולו, וללמדו תורה, ולפדותו מפדיון הבן, וללמדו מצות, ולהשיאו אישה. האב זה הקב״ה. כשם שהאב חייב לבנו, כך הקב״ה עשה להם כך הקב״ה עושה לישראל... האב חייב לפדות את בנו, כך הקב״ה עשה להם לישראל, פדה אותם, שנאמר (ומי) [מי] כעמך ישראל גוי אחד בארץ [אשר הלך האלוהים לפדות לו עם] (דה״א יז, כא)...

תנחומא (בובר), שלח, ס' כו

- למשל: ברכות יז ע"א, זוהר ויחי רכו ע"ב, תצוה קפב ע"א ועוד.
- <sup>2</sup> כך למשל פירשו "תולדות יעקב יוסף", "אוהב ישראל", "נועם מגדים" ו"עבודות ישראל" (מובאים על ידי חסידה, חסידות, עמ' קמו-קמז).
  - 3 לעות
- כמובן שלפי הבבלי המשנה עוסקת בעיקר בהלכות בדיקת חמץ. כוונתי לטעון שנוסף על כך הוא מעניק להלכות אלו משמעות רוחנית.
  - $^{5}$ ר"ן אלפס א ע"א, ד"ה שמא.
- הלימוד מצפניה ומשלי שב ומופיע בהמשך הגמרא, כאשר היא מסבירה את הצורך בשני פסוקים:
- וכי תימא: האי 'בעת ההיא קולא' הוא, דקאמר רחמנא: לא בדיקנא לה בירושלים בנהורא דאבוקה, דנפיש נהורא טובא, אלא בנהורא דשרגא, דזוטר נהורא טפי, דעון רבה משתכח ועון זוטר לא משתכח תא שמע נר ה' נשמת האדם (שם).
- על חשיבותה של טהרת הלשון בפסח ראה את דרשת האר"י הקודש למילה 'פסח' 'פה סח': פרי עץ חיים, שער חג המצות, פרק ז.
- יש לציין שחמץ הושווה גם לטומאה (ראה מאמרו של וולפיש, משניות פסחים, עמ' 85-79), והדוגמה שרבי יהושע בן לוי מביא עוסקת בהרחקה מהמילה 'טומאה'.
- 9 השורש בד"ק בנוגע לאדם מופיע גם בסיפור המופיע אחרי שני הסיפורים האלה: רבי יהושע נשלח לברר אם רב כהנא חי: "זיל בדיק מאי דיניה. אתא אשכחיה דנח נפשיה", וכן בסיפור בהמשך "בדקו ואשכחוהו דמזבולן קאתי" (בבלי, פסחים ד ע"א)
- הסיפור הראשון קשור למשנה גם לפי הנאמר בו, "אין בודקים מהמזבח ולמעלה", לפי שלשון המשנה מהדהדת בו, "כל מקום שאין מכניסין בו חמץ אין צריך בדיקה". הקשר זה אינו רק לשוני אלא אף תוכני, שהרי אין מכניסים למזבח חמץ (ראה ויקרא ב, יא).
  - ראה בבבלי, פסחים ב ע"ב.  $^{1}$
  - צמידות נוספת בין מובנו הרוחני של ה״אור״ למובנו הגשמי יש בדברי רבא שבהמשך הגמרא:
- והאמר רבא: מאי דכתיב ״זנגה כאור תהיה קרנים מידו לו ושם חביון עזו״ למה צדיקים דומין בפני שכינה כנר בפני האבוקה. ואמר רבא: אבוקה להבדלה מצוה מן המובחר! (בבלי, פסחים ח ע״א)
  - . ז; שם כד, טו; שם כד, יח $^{13}$
- אריבון הבן היא שחזור בזעיר אנפין של האירוע הגדול של יציאת בייס. משמעותה של מצוות פדיון הבן היא שחזור בזעיר אנפין של האירוע הגדול של יציאת מצרים.
  - ברים: מספר הקדוש, מחודה הלימוד ב. הלימוד שם הוא מספר דברים:  $^{15}$

פדיון דכתיב 'ויפדך מיד פרעה מלך מצרים...' (דברים ז, ח)

# גאולת העבר וגאולת ההווה



אֵלוּ עוֹבְרִין בַּפֶּסַח,
אָלוּ עוֹבְרִין בַּפֶּסַח,
רְּתָח הַבַּבְלִי,
וְחֹמֶץ הָאֲדוֹמִי,
וְחֹמֶץ הָאֲדוֹמִי,
וְשִׁמִילְן שֶׁל צַבְּעִים,
וְשִׁמִילְן שֶׁל סוֹפְרִים.
רַבִּי אֱלִיעָוֶר אוֹמֵר:
אַף תַּכְשִׁיטֵי נְשִׁים.
אַף תַּכְשִׁיטֵי נְשִׁים.
הַבִּי זֶה עוֹבַר בַּפֶּסַח.
הַבִי אֵלוּ בְּאַוְהָרָה, וְאֵין בָּהֶן
משׁוּם כּרת.

המשנה פותחת בארבעה מאכלים ומשקים שיש בהם חמץ, ולכן, לפי פירוש ר' עובדיה מברטנורא, חייבים "להתבער מן העולם" בפסח.

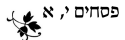
כפי שהגמרא מציינת, הפרטים המנויים בראש המשנה הם "ארבעה מיני מדינה" (בבלי, פסחים מב ע"ב). כל אחד מהם נקרא על שם מדינה אחרת – בבל, מדי, אדום ומצרים. כך מוזכרים ארבעה עמים ששעבדו את עם ישראל במהלך ההיסטוריה. שעבוד מצרים, גלות בבל ומדי (פרס), ולבסוף גלות אדום (רומא) שנמשכה גם בתקופת חכמי המשנה. נראה כי המשנה בחרה במאכלים אלו כדי לרמוז שביעור החמץ, ביעור המוצרים הללו מן העולם, מסמל את הגאולה משעבודי העבר ואת הגאולה המצופה משעבוד ההווה.

ראה ירושלמי פסחים י, ב (לז ע״ב-ע״ג) שם מובא כי לפי אחת המשמעויות ארבע כוסות הן כנגד ארבע המלכויות ששעבדו את ישראל. המושג ״ארבע מלכויות״ מציין בדרך כלל את השעבודים שלאחר יציאת מצרים, ולכן תחת מצרים מופיעה בדרך כלל יוון ברשימת ארבע המלכויות (ראה מכילתא יתרו פרשה ט ד״ה רבי אומר).

## בליל הסדר כולנו עניים כולנו בני חורין

יאבל אָדָם עַד שֶׁתֶּחְשַׁדְ. וַאָּפָלוּ עָנִי שֶׁבְישִּׁרָאֵל לֹא יאכַל עַד שֶׁיָסֵב. וְלֹא יִפְחֲתוּ לוֹ מֵאַרְבָּעָה כוֹסוֹת שֵׁל יִין, וָאפלוּ מִן הַתִּמחוּי:

עַרָבֵי פָסַחִים סַמוּדָ לַמְנַחַה, לא



לאחר שעסקה המשנה בהלכות חמץ ובקרבן הפסח, בפרק האחרון של מסכת פסחים היא פונה לדון בהלכות ליל הסדר.

המשנה דנה בשלושה חיובים ובהם הסיבה ושתיית ארבע כוסות. ברם, לשון המשנה מעוררת תמיהה – ההלכה עוסקת בחיוב העני במצוות שטרם נזכרו במפורש. לכאורה הייתה המשנה צריכה להתחיל בעצם החיובים להסב ולשתות ארבע כוסות, ורק אחר כך לציין כי חובה זו מוטלת גם על העניים. תחת זאת נראה כי המשנה הפכה את ה"נספח", את חיוב העני, לעיקר.

עוד קודם לדיון במבנה המפתיע של המשנה יש לברר את טעם חיוב העני במצוות ליל הסדר. כפי שרש״י מציין, העני שהמשנה מתייחסת אליו יכול להיות אפילו ״עני שבעניים״ האוכל מן התמחוי, קופת הציבור, ואין לו אפילו מזון לשתי סעודות. חיובו בעריכת סעודה גדולה אשר מסיבים בה כמנהג עשירים ומרבים בשתיית יין נראה מוזר. יתרה מזו, היה אפשר לחשוב שיש טעם לפגם שאדם החי מנדבות אחרים יערוך סעודה יקרה. נראה לי שהסיבה לחיוב חריג זה רמוזה בלשון שנקטה המשנה, ״עני שבישראל״. אמנם פירוש המשפט הוא ״הכי עני שבישראל״, אבל בד בבד הוא רומז למעמדו האמתי של העני, הוא אינו ״סתם״ עני אלא הוא אחד מישראל. שייכות זו כשהיא לעצמה מעניקה לו מעמד מכובד, בלי קשר למציאות הסוציו-אקונומית שלו, וממנה נובעת זכותו וחובתו להתנהג בחג החירות בעושר ובגדולה, ״כל ישראל בני מלכים הם״ (שבת יד, ד).

חיזוק לפרשנות זו נוכל למצוא במקור נוסף שהמונח "עני שבישראל" מופיע בו:

זָה הַכַּלֵל הַכּל לְפִי כִבוֹדוֹ.

אָמַר רַבִּי עֲקִיבָא, אֲפִילוּ עֲנַיִּים שֶׁבְּיִשְּׂרָאֵל, רוֹאִין אוֹתָם כְּאִלוּ הֵם בְּנֵי חוֹרִין שֶׁיָּרְדוּ מִּנְכַטִיהֵם, שֵׁהֵם בִּנֵי אַבְרָהָם יִצִחָק וִיַצֵקב.

בבא קמא ח, ו

המשנה עוסקת בחובת הפיצוי המוטלת על מי שבייש אדם אחר. כנגד הדעה שסכום הפיצוי נקבע "לפי כבודו" של הנפגע, כלומר לפי מעמדו החברתי, רבי עקיבא קובע שאין להבדיל בין אדם לאדם. הוא מנמק זאת בכך שאפילו ל"עניים שבישראל", שמעמדם לכאורה נמוך, יש להתייחס כאל "בני חורין שירדו מנכסיהם". רבי עקיבא מלמד שגם עניים הם "בני חורין" ולפיכך הפגיעה בהם חמורה.

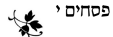
אם כן, האזכור של היות העני ״בישראל״, ההכרה בערכו האמתי, לא רק מסבירה את שייכותו לחגיגת ליל הסדר אלא גם מבטאת יותר מכול את השמחה האמתית של הלילה הזה. איננו חוגגים מציאות חיצונית של עושר וכסף, אלא את המעמד המהותי והפנימי של כבוד האדם וחירותו.

נראה שישנו פירוש עמוק יותר למרכזיותה של דמות העני בדברי המשנה על ליל הסדר, והוא שהוביל את המשנה לפתוח את העיסוק בהלכות ליל הסדר בחיוב העני בהסיבה ובשתיית ארבע כוסות. בליל הסדר האדם מחויב לחוות בעצמו את סיפור יציאת מצרים "בכל דור ודור חייב אדם לראות את עצמו כאילו הוא יצא ממצרים" (פסחים י, ה). יסוד מרכזי בחוויה של יציאת מצרים הוא המהפך, ההיחלצות מהשפלות ומהשעבוד, "הוציאנו מעבדות לחירות, מיגון לשמחה, ומאבל ליום טוב, ומאפלה לאור גדול, ומשעבוד לגאולה" (שם). מאותה סיבה ליל הסדר מתחיל ב"הא לחמא עניא", לחם של עוני, ובקריאה "עבדים היינו לפרעה ממצרים" ובו בלילה האדם הופך להיות בן חורין. המשנה הראשונה מדגישה את העני משום שבתחילת ליל הסדר על כל אחד ואחד בישראל לראות עצמו עני החי בעבדות ובשעבוד. ברק כך יוכל לחוש את שמחת הגאולה בכל שנה ושנה מחדש.

ראה בהמשך דיון על הבדלי נוסח שבין הדפוס לכתב יד של המשנה.

בדרך דומה ראה את האפשרות שמעלה הגמרא כי רק את שתי הכוסות האחרונות יש לשתות בהסיבה "תרי כסי בתראי בעו הסיבה ההיא שעתה דקא הויא חירות, תרי כסי קמאי לא בעי הסיבה דאכתי עבדים היינו" (בבלי, פסחים קח ע"א).

# ארבע המערכות של ליל הסדר



...וְלֹא יִפְּחֲתוּ לוֹ מֵאַרְבָּעָה כוֹסוֹת. שֶׁל יַיִן, וַאֲפָלּוּ מִן הַתַּמְחוּי: פסחים י. א

מֶזְגוּ לוֹ כוֹס רָאשׁוֹן, בֵּית שַׁמַּאִי אוֹמְרִים, מְבָרֵךְ עַל הַיּוֹם, וְאָחַר כָּךְ מְבְרֵךְ עַל הַנִּיִן. וּבִית הָלֵל אוֹמְרִים, מְבָרֵךְ עַל הַיִּיִן, וְאָחַר כָּךְ מְבְרֵךְ עַל הַיּוֹם: שם י, ב

מָזְגוּ לוֹ כוֹס שֵׁנִי, וְכָאן הַבֵּן שׁוֹאֵל אָבִיו...

שם י. ד

מָזְגוּ לוֹ כוֹס שְׁלִישִׁי, מְבָרֵךְ עַל מִזֹנוֹ.

רְבִיעִי, גוֹמֵר עָלָיו אֶת הַהַּלֵּל, וְאוֹמֵר עָלָיו בִּרְבַּת הַשִּׁיר. בֵּין הַכּוֹסוֹת הַלֶּלוּ, אִם רוֹצֶה לְשְׁתוֹת, יִשְׁתָה. בֵּין שְׁלִישִי לִרְבִיעִי, לֹא יִשׁתָה:

שם י, ז

לארבע הכוסות ששותים בליל הסדר משמעויות רבות ומגוונות. התלמוד הבבלי סובר שריבוי הכוסות מבטא את החירות שחוגגים בליל הסדר: "ארבע כסי תיקנו רבנן דרך חירות" (בבלי, פסחים קיז ע"ב). לעומתו התלמוד הירושלמי מעניק למספר הכוסות משמעות סימבולית – ארבע כוסות כנגד ארבע לשונות של גאולה או כנגד ארבע "כוסות של פורענות" שעתיד הקב"ה להשקות את אומות העולם. בהסברים האלה מתייחסים לארבע הכוסות כאל יחידה אחת ומקנים לה משמעות. לעומתם, המשנה בפרק "ערבי פסחים" עוסקת בכל כוס בנפרד ומפרטת את תפקידה ואת מקומה הייחודי. ארבע הכוסות תורמות לעיצוב הטקס ולעיצוב הטקסט, ופירוטן חושף את שלדו של המבנה הספרותי של הפרק.

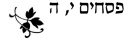
הלילה הראשון של פסח נקרא "ליל הסדר" על שם ריבוי הפעולות והטקסים שבו. נראה כי אחד התפקידים של ארבע הכוסות הוא לעצב את מבנה הסעודה וסדריה – ארבע הכוסות מארגנות את השלבים החשובים של הסדר, מחלקות את הסדר ליחידות מוגדרות ומפנות את תשומת הלב לתחילתו של כל שלב ושלב. בתחילה מגיעים המסובים אל מקום הסעודה ומסמנים את תחילת הסדר בכוס הראשונה, כוס הקידוש. במהלך הארוחה מציינים במזיגת הכוס השנייה כי הגיע הזמן לדיבור ולשיחה, הגיע הזמן לקיים את מצוות "והגדת לבנך": "מזגו לו כוס שני וכאן הבן שואל" (פסחים י, ד). הניסוח "וכאן הבן שואל" מצביע על תפקיד הכוס כציון דרך. הכוס השלישית, כוס של ברכת המזון, מציינת את סיום הסעודה, והרביעית את השלב האחרון, את השירה וההודאה. אפשר להתייחס לארבע הכוסות כאל ארבע מערכות בהצגה הגדולה שמעלה כל משפחה בישראל מדי שנה בשנה בליל הסדר.

יסוד נוסף העולה מתיאורן של הכוסות במשנה הוא זיקתן לדיבור. כל אחת מהכוסות צמודה לאמירות – הכוס הראשונה לקידוש, השנייה למגיד, השלישית לברכת המזון והרביעית להלל ושיר. הזיקה שבין הכוסות לדיבור היא דו-כיוונית, כשם שאין כוס בלא דברים אין דברים בלא כוס, 10 ובתיאור הכוס האחרונה זיקה זו מודגשת: "רביעי גומר עליו את ההלל ואומר עליו ברכת השיר". לכוס הרביעית יש שני תפקידים, הלל וברכת השיר, ונראה שצירוף שני נושאים שונים למושג אחד נועד להצמיד את כל נושאי המשנה לארבע הכוסות. ישנן נוסחאות של התלמוד הבבלי שמוזכרת בהן גם כוס חמישית, "ת"ר חמישי אמור עליו הלל הגדול דברי רבי טרפון" (בבלי, פסחים קיח ע"א). גם כאן הכוס הנוספת מלווה באמירה, והפעם אמירת "הלל הגדול".

האומנם הדיבורים נלווים לכוסות ומעניקים להן משמעות או שמא הכוסות נועדו להיות רק מצע לאמירות החשובות של ליל הסדר? שתי ההבנות אפשריות, אך נראה שהכוסות הן בעיקר מצע לדיבורים, וכפי שאמרו תוספות "ומסתמא לא תיקנו ד' כוסות אלא כדי לומר עליהם הלל ואגדה" (סוכה לח ע"א). בטקסים רבים כוס היין משמשת להענקת סטטוס לאירוע. כאשר מצוות ליל הסדר נאמרות על הכוס הן הופכות למוחשיות יותר, והאווירה הופכת רצינית ומכובדת. גם שתיית היין עצמה תורמת לדיבור, וכמו סיפור ליל הסדר אף היא נעשית באמצעות הפה. השתייה יכולה ליצור תחושת חירות וכך ייצאו המילים מתוך רגשי הלב, בחזקת נכנס יין יצאו מילים.

- ירושלמי. פסחים י. א (לז ע״ב).
  - ועייז שם לטעם נוסף.
- הביטוי ״ליל הסדר״ עצמו אינו מופיע במשנה או בתלמוד אך הוא מבטא יפה את האופי העשיר הביטוי ״ליל הסעודה גם בתקופת חז״ל.
- על פי הסדר שבמשנה נראה כי "מגיד", סיפור יציאת מצרים, מתרחש לאחר הארוחה ולא כפי שאנו נוהגים היום, לפניה. ראה תבורי, פסח, עמ' 78-70. יש ראשונים התולים את ההבדל בין הנהוג במשנה לבין הנהוג כיום בחורבן המקדש (שם).
  - תודתי ליצחק קארדום שהציע לי דימוי זה.  $^{5}$
- כאן המקום לציין כי לפי התפיסה שתפקיד הכוסות לארגן את שלבי ה"סדר" מובן מדוע המשנה מדגישה את מזיגת הכוס ולא את שתייתה, שכן תחילתו של שלב מוגדרת כבר בהכנת הכוס.
  - משנה ה, "כל שלא אומר שלשה דברים...", היא חלק של מגיד. בפרק הבא נפרש משנה זו.  $^{6}$
- דוגמה שבה הדיבור משרת את האובייקט מופיעה במשנה ה המחייבת את האדם להסביר את שלוש המצוות של ליל הסדר. פסח מצה ומרור.
- או שתייתה. ויש לכך השלכות הלכתיות של הכוס או שתייתה. ויש לכך השלכות הלכתיות מרובות: אם העיקר הוא השתייה, האדם צריך לשתות את רוב הכוס (או את כולה), אך אם העיקר הוא נוכחותה אפשר להסתפק בטעימה בלבד. ראה חידושי הגאון רב יצחק זאב (הגרי״ז) על הרמב״ם. הלכות חמץ ומצה.





רַבָּן נַּמְלִיאֵל הָיָה אוֹמֵר, כָּל שֶׁלֹּא אָמֵר שְׁלֹשָׁה דְבָרִים אֵלוּ בַבָּּסַח, לֹא יָצָא יְדֵי חוֹבָתוֹ, וְאֵלוּ הַן, פָּסַח, מַצְּה, וּמְרוֹר. פָּסַח, עַל שוּם שֶׁפְּסַח הַמְּקוֹם עַל בָּתֵי אֲבוֹתֵינוּ בְמִצְרָיִם. מַצְּה, עַל שוּם שֶׁנְּגְאֲלוּ אֲבוֹתֵינוּ מִבוֹר. עַל שוּם שֶׁמָרִרוּ הַמִּצְרִים. מְרוֹר, עֵל שוּם שֶׁמֵרִרוּ הַמִּצְרִים

אָת חַיֵּי אָבוֹתֵינוּ בִמְצְרָיִם לְפִּיכָךְ

אֵנַחָנוּ חַיַּבִין לְהוֹדוֹת...

א. משנה זו נחשבת מסובכת במיוחד, וישנן מחלוקות רבות על אודותה. אחת מהנקודות שעמדו עליהן היא היחס שבין שני חלקי המשנה. יש שהציעו שהמילים "פסח מצה ומרור" הן הוספה מאוחרת שנועדה לסכם את עיקרי דבריו של רבן גמליאל הבאים בהמשך. לעומתם היו שגרסו שהרישא של המשנה דווקא היא ההלכה המקורית של רבן גמליאל, ואילו ההסברים המתחילים מ"פסח על שום..." נוספו ממקור ספרותי אחר. כמו כן נחלקו האם חובת האמירה נובעת ממצוות סיפור יציאת מצרים או שמא מהמצוות פסח, מצה ומרור. אף באשר למניעיו של רבן גמליאל הועלו הסברים שונים. יש שראו את דבריו מכוונים "...נגד ההשקפה של הנוצרים ונגד כת המשיחיים, שאכלו קרבן פסח או מצה ומרורים לזכר הסעודה האחרונה...", ואחרים ראו בתקנתו תגובה לחורבן המקדש. לדעתם, רבן גמליאל חשש שמא עקב ביטול קרבן פסח יבטלו גם את המצוות הקשורות אליו, מרור ומצה.

ננסה להציע מקור והסבר להלכה של רבן גמליאל באמצעות בדיקת כתבי היד של המשניות בפרק ערבי פסחים. לדעתי, גישתו של רבן גמליאל מבוססת על פרשנות לכתובים המתארים את סיפור יציאת מצרים. פרשנות זו משתקפת בשאר המשניות בפרק ערבי פסחים ומהן עולה תפיסה מגובשת של מצוות סיפור יציאת מצרים.

נפתח בהשוואה בין נוסח הדפוס של המשנה לנוסח של כתב יד קויפמן, התואם גם את נוסח שאר כתבי היד של המשנה – כתב יד פארמה וכתב יד קיימברידג', וכן נוסח המשנה שבכתב יד ליידן של התלמוד הירושלמי.

#### כתב יד קויפמן

רבן גמליאל או׳

כל שלא אמ' שלושה דברים אלו בפסח

לא יצא ידי חובתו

פסח מצה ומרורים

פסח על [שם] שפסח המקום על

על בתי אבותינו במצרים

מרורים על [שם] שמררו המצריים את חיי

לפיכך אנו חייבים להודות להלל לשבח

למי שעשה לנו ולאבותינו את כל הניסים

אכותינו במצ'

מצה על שם ושונגאלו במצרים

את חיי אבותינו

בכל דור ודור חייב אדם לראות את עצמו

לפיכר אנחנו חייבים להודות להלל לשבח

לפאר לרומם להדר לברך לעלה ולקלס

הוציאנו מעבדות לחירות

מיגוז לשמחה

ומאבל ליום טוב

ומאפלה לאור גדול

ומשעבוד לגאולה

ונאמר לפניו הללויה.

והוציאנו מעבדות לחירות

לפאר לרומם לגדל

ונאמר לפניו הללויה.

על פי נוסח הדפוסים נראה שצריך לחלק את המשנה לשתי יחידות. ביחידה הראשונה דברי רבן גמליאל וההסברים לשלוש המצוות, וביחידה השנייה החיוב להתייחס ליציאת מצרים כאל חוויה אישית, וממילא להודות לה' עליה. אבל בכתבי היד של המשנה חלוקה כזו בלתי אפשרית. חסרה בהם הפסקה "בכל דור ודור... בצאתי ממצרים", וממילא "לפיכך..." מוסב על ההסברים של מאכלי ליל הסדר.

#### נוסח הדפוס

רבן גמליאל היה אומר

כל שלא אמר שלשה דברים אלו בפסח

לא יצא ידי חובתו

ואלו הז: פסח מצה ומרור

פסח על שום שפסח המקום

על בתי אבותינו במצרים

מצה על שום שנגאלו אבותינו ממצרים

מרור על שום שמררו המצריים

כאילו הוא יצא ממצרים

שנאמר והגדת לבנך ביום ההוא לאמר

בעבור זה ה' לי בצאתי ממצרים

למי שעשה לאבותינו ולנו את כל הנסים

האלו

73 הגדת רבן גמליאל

עובדה זו יכולה לבאר את אי-העקיבות שבנוסח כתבי היד. סדר הדברים של רבן גמליאל ברישא הוא פסח, מצה ומרורים ולפיכך בדפוסים סדר ההסברים אף הוא פסח, מצה ומרור. לעומת זאת, בכתבי היד סדר ההסברים הוא פסח, מרורים, מצה. שלל הסברים ניתנו לכך. היו שראו באי העקיבות הוכחה ששני מקורות שונים לפנינו: דברי רבן גמליאל ממקור אחד ואילו ההסברים ממקור אחר.<sup>3</sup> יש שהטעימו שהמקורות השונים משקפים מציאות היסטורית ומחשבתית שונה: ההסברים הם מזמן הגלות ולכן הקדימו בהם את המרור (שהוא סמל השעבוד) למצה (שהיא סמל הגאולה).

נראה שיש לפרש את הדברים אחרת. כאמור, כתבי היד מלמדים שהפסקה "לפיכך..." אינה מוסבת על "בכל דור ודור" אלא על הרישא של המשנה. מסתבר אפוא שסדר הדברים שונה משום שעורך המשנה קישר את חיוב ההלל לגאולה – "מצה על שם שנגאלו". השמירה על הסדר פסח, מצה, מרורים הייתה מצמידה את ההסבר ל"מרורים על שם שמיררו...", והדברים לא היו עולים יפה.

לעומת זאת, סדר הדברים ברישא – פסח, מצה ומרורים – תואם את הסדר בפסוק, "...צלי אש ומצות על מררים יאכלהו" (שמות יב, ח). התלות של רבן גמליאל בפסוק בולטת בנוסח שבכתבי היד – "מרורים" כלשון הפסוק (ולא "מרור"). לפי הסבר זה דברי רבן גמליאל וההסברים יכולים להיות יחידה אחת. הכפילות ושינוי הסדר שבין ההסברים לביו הרישא של המשנה נובעים אפוא מניסוח מחושב של הדברים.

ב. לפי הפירוש המוצא בדבריו של רבן גמליאל זיקה לפסוק בשמות יב, ח ומתוך הקשר של "לפיכך..." לגופם של דבריו, ייתכן שאפשר למצוא בפסוקים את הרקע לסדר הדברים בפרק ערבי פסחים, וממילא לחשוף רובד פרשני נוסף בדבריו של רבן גמליאל.

העיון בפסוקים בשמות יב, כה-כז מורה על השלבים השונים בסיפור יציאת מצרים לבנים:

וָהָיָה כִּי תָבֹאוּ אֵל הָאָרֵץ אֲשׁר יָתֵּן ה׳ לָכֵם כַּאֲשׁר דְּבֵּר

- [א] ושמרתם את העבדה הזאת.
- [ב] וָהַיָה כִּי יֹאמָרוּ אֲלֵיכֶם בַּנֵיכֶם מַה הַעַבֹּדָה הַזֹּאת לַכֶם.
- גן נַאֲמַרְתֶּם זֶבַח פֶּסַח הוּא לַה׳ אֲשֶׁר פָּסַח עַל בָּמֵי בְנֵי יִשְׁרָאֵל בְּמִצְרַיִם בְּנָגְפּוֹ אֶת מִצְרַיִם וְאֵת בָּמֵינוּ הַצִּיל,
  - [ד] ויקד העם וישתחוו.

על פי המכילתא, המילים "ויקד העם וישתחו" מלמדות על החובה של השומע את נסי יציאת להודות לקב"ה:

ויקד העם.

ללמדך שכל מי שרואה ושומע הניסים האלו שעשה הב״ה לישראל במצרים צריך לשבח.

וכן הוא אומר ויספר משה לחתנו וגו' ויחד יתרו ויאמר יתרו ברוך ה' (שמות יח, ח-י). 42 מכילתא. מסכת דפסחא. עמ' 42

נמצאנו למדים, שיש ארבעה שלבים בסיפור יציאת מצרים:

יית ״העבודה הזאת״;

שאלת הבן על אודותה;

:הסבר האב

שבח והודאה.

שלבים אלו עצמם הם השלד של משניות ג-ז בפרק ערבי פסחים. כל שלב מארבעת השלבים הללו נמצא במשניות ערבי פסחים:<sup>5</sup>

#### 1. עשיית "העבודה הואת" – משנה ג:

הביאו לפניו מטבל בחזרת עד שהוא מגיע לפרפרת הפת.

הביאו לפניו מצה וחזרת וחרוסת...<sup>6</sup>

ובמקדש מביאין (לפניו) גופו של פסח.

### 2. שאלת הבן על אודותה – משנה ד:

מזגו לו כוס שני וכאן הבן שואל.

אם (אין) דעת בבן אביו מלמדו.

מה נשתנה הלילה הזה מכל הלילות?

שבכל הלילות אנו מטבליז אפילו פעם אחת והלילה הזה שתי פעמים.

שבכל הלילות אנו אוכלין חמץ ומצה הלילה הזה כולו מצה.

שבכל הלילות אנו אוכליז בשר צלי שלוק ומבושל הלילה הזה כולו צלי...

### 3. הסבר האב – משנה ה:

רבן גמליאל א' כל שלא אמר שלושה דברים אלו בפסח לא יצא ידי חובתו פסח מצה ומרורים פסח על שם...

יש לשים לב לשימוש שעושה רבן גמליאל במילה "אמר" – "כל שלא אמר שלושה דברים" בדומה ללשון הפסוק "ואמרתם זבח פסח הוא לה"". הגדת רבן גמליאל

### .4 שבח והודאה – סוף משנה ה:

...לפיכך אנו חייבים להודות להלל לשבח לפאר לרומם לגדל למי שעשה לנו ולאבותינו את כל הניסים האילו והוציאנו מעבדות לחירות ונאמר לפניו הללויה...

ההבדל העיקרי בין סדר המקראות לסדר המשניות הוא שבפסוקים יש הסבר רק לקרבן פסח ואילו במשניות לפסח, למצה ולמרור. מסתבר שהרחבה זו היא חידוש של רבן גמליאל. הוא מפרש "העבודה הזאת" – לרבות לא רק את קרבן הפסח, כפי שמשתמע מן הפרשה בשמות יב, כ-כז ("ואמרתם זבח פסח הוא לה"), אלא גם מצה ומרורים, כמובא בפסוק "...צלי אש ומצות על מרורים תאכלהו" (שמות יב, ח). ואכן ראינו לעיל את האסוציאציה של רבן גמליאל לפסוק. הזיקה בין דברי רבן גמליאל לפסוקים בשמות יב, כה-כז בולטת במיוחד בנוסח המשנה שבכ"י מינכן 95. שם בהסבר לפסח מצוטט הפסוק: "פסח על שום שפסח המקר על בתי אבותינו במצרים שנ' ואמרתם זבח פסח הוא לה"" (שם יב, כז)."

עולה מן הדברים שהקביעה של רבן גמליאל שיש לומר ״פסח מצה ומרורים״ אינה חובה לומר בלבד אלא גם לפרש. אם כן, ההלכה של רבן גמליאל אינה פרט במצוות פסח, מצה ומרור<sup>8</sup> אלא לב לבה של מצוות סיפור יציאת מצרים. בעוד פשוטי המקראות בדבר חובת האמירה עוסקים ב״עבודה הזאת״ היא ״זבח פסח״, רבן גמליאל מחדש שההסברים לעבודת היום צריכים לכלול אף את המצה ואת המרורים, כלומר את כל המוזכר בשמות יב. ח.

אורבר, הגדה, עמ' 150-143.

שם, עמ' 148. סיכום השיטות בשאלה זו מובא אצל: תבורי, פסח, עמ' 361.

אורבך, הגדה, עמ' 148-147.

<sup>.148</sup> שם, עמ׳

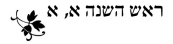
הנוסח על פי כתב יד קויפמו.

במשנה נחלקים כאז בשאלה אם החרוסת היא מצווה.

ראה תוספות קטז ע"א ד"ה ואמרתם הטועו שמקור רבו גמליאל הוא היקש של מצה ומרור לפסח.

מצות בשאר מצינו בשאר מצות המהרש"א פסחים קטז ע"ב, תחילת ד"ה כל מי שלא אמר: "לא מצינו בשאר מצות דבעיא שיאמר בהן על שם מה, דסגי להו בברכה על המצוה... וע"כ אמר ר"ג דגם אכילת בעלים יהיה מפורש לשמה...".

## ארבעה שהם פחות מאחד



אַרְבָּעָה רָאשֵׁי שָׁנִים הַם. בְּאֶחָד בְּנִיסָן רֹאשׁ הַשְּׁנָה לַמְּלְכִים וְלָרְגָלִים. בְּאֶחֶד בָּאֱלוּל רֹאשׁ הַשְּׁנָה לְמַעְשֵׁר בְּהַמָה. רַבִּי אָלְעָזֶר וְרַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמְרִים, בְּאֶחֶד בְּתִשְׁרֵי. וְלַשְּׁמִטִין וְלַיּוֹבְלוֹת, לַנְּטִיעָה וְלַשְּׁמִטִין וְלַיּוֹבְלוֹת, לַנְּטִיעָה וְלַיְרָקוֹת.

בְּאֶחֶד בִּשְּׁבָט, רֹאשׁ הַשָּׁנָה לָאִילָן, כְּדִבְיֵי בִית שַׁמֵּאי. בֵּית הָלֵל אוֹמְרִים, בַּחַמִשָּׁה עַשָּׁר בּוֹ:

למסכת ראש השנה שני נושאים מרכזיים. שני הפרקים הראשונים עוסקים בעיקר בקידוש החודש, והשניים האחרונים עוסקים בראש השנה. לפיכך מפתיע לגלות שהמסכת פותחת דווקא במיני ראשי השנים – נושא שהיינו מצפים שיעלה במחצית השנייה של המסכת. הסברים רבים ניתנו למקומה החריג של משנתנו, ואולם לדעתי, השאלה מופקעת מיסודה. אף על פי שהמונח "ראש השנה" מוזכר כאן חמש פעמים, נושא המשנה הוא ראש חודש דווקא. זו טענה מפתיעה כיוון שראש חודש אינו מוזכר כאן כלל. בשורות הבאות אנסה לבסס את טענתי.

### כאשר יש ארבעה אין אחד

כאשר ארבעה תאריכים זוכים להיות ״ראש השנה״ פוחת ערכו של כל אחד מהם כפתיחת השנה. הבלבדיות היא תנאי הכרחי לקיומו של ראש שהרי רק אחד יכול להיות הראשון, ההתחלה. משנתנו הופכת את ״ראש השנה״ למושג יחסי: ראש השנה הוא תחילת השנה רק לעניינים מסוימים, לעתים טכניים ונקודתיים, ומכל בחינה אחרת זהו יום של חול בלי כל ערך מיוחד ובלי מצוות מיוחדות.

ראש השנה שלנו, א' בתשרי, הוא התאריך היחיד מרשימה זו המוזכר בתורה ואינו זוכה ליחס מיוחד, והדבר בא לידי ביטוי גם בהיותו במקום השלישי ברשימה. גם המשנה השנייה

של המסכת מטשטשת את ייחודו של א' בתשרי כשהיא מונה אותו כחלק מרשימה של ימי דין לאורך השנה:

> בְּאַרְבָּעָה פְּרָקִים הָעוֹלָם נִדּוֹן, בַּפֶּסַח עַל הַתְּבוּאָה, בָּעֲצֶרֶת עַל פֵּרוֹת הָאִילָן, בְּרִאשׁ הַשָּׁנָה כָּל בָּאֵי הָעוֹלָם עוֹבְרִין לְפָנָיו כִּרְנֵי מָרוֹן, שָׁנָּאֲמַר (תהלים לג) הַיּוֹצֵר יַחַד לִבָּם, הַמֵּבִין אֶל כָּל מַעֲשֵׂהֶם. וּבחג נדּוֹנִין על המים.

ראש השנה א. ב

### כל ראשי השנים חלים בראש חודש

משנתנו יכולה להתבאר בעזרת ההבנה שהנושא העיקרי של שני הפרקים הראשונים במסכת הוא קידוש החודש, כלומר ראש חודש, ולא ראש השנה. התאריכים במשנה מתחילים בניסן, שהוא "ראש חדשים ראשון הוא לכם לחודשי השנה" (שמות יב, ב), ולא בא' תשרי, שהוא "ראש השנה לשנים". יתרה מזו, כל ארבעת ראשי השנה שבמשנה חלים בראש חודש – א' בניסן, א' באלול, א' בתשרי, א' בשבט. כך משנתנו מחדדת את חשיבותם של ראשי החודשים, וממילא את חשיבותו של תהליך קידוש החודש.

לאמתו של דבר, היות ארבעת ראשי החודשים ראשי שנים אינה עובדה ברורה או מוסכמת, ועל כל אחד מהם יש עוררים:

ראשית, התלמוד הבבלי מציין כי א' בניסן אינו ראש השנה לרגלים, שכן באמצע החודש דווקא, ולא בראשיתו, חל הרגל: "רגלים באחד בניסן הוא? בחמישה עשר בניסן הוא!" (בבלי, ראש השנה ד ע"א). גם התוספתא אומרת כי ראש השנה "למלכים ולרגלים" הוא חודש ניסן כולו ולא תאריך מסוים בו. שנית, לדעת רבי אלעזר ורבי שמעון ראש השנה למעשר בהמה חל בא' בתשרי ולא באלול. לפי דעתם יש לכל היותר שלושה ראשי שנה. שלישית, ראש השנה ליובלות חל לפי רוב הדעות בעשרה בתשרי. הבבלי טוען כי משנתנו, הקובעת שהוא חל בא' תשרי, מייצגת דעת יחיד בלבד. ורביעית, לפי שיטת בית הלל ראש השנה לאילנות אינו חל בראש חודש אלא בחמישה עשר בשבט. יש לשים לב שאף על פי שההלכה כאן כבית הלל בחרה המשנה להדגיש את דעת בית שמאי". ולא בנוסח הרגיל, "...דברי בית שמאי". ולא בנוסח הרגיל, "...דברי בית שמאי".

79 ארבעה שהם פחות מאחד

העובדה שבעל המשנה שלנו בחר בכל המקרים להציב במרכז את הדעות הגורסות שראשי השנים חלים בראש החודש מעידה, לדעתי, על הכוונה להציב את המשנה כהקדמה לענייני ראש חודש.

### ראש השנה וראש חודש

גם לאחר שהובהר מקומה של משנתנו בראש המסכת, השאלה על עצם הכללת ענייני קידוש החודש במסכת ראש השנה עומדת בעינה. ועוד זאת, כפי שציין הרב וולפיש, מבנה המסכת כולה מחזק את הקשר בין שני הנושאים – בפרקים שנושאם העיקרי הוא ראש חודש מופיע גם ראש השנה. ולהפר.<sup>7</sup> מהי מטרת החיבור הזה?

נראה לי שהמפתח לתשובה טמון במשמעותו התנ"כית של א' בתשרי:

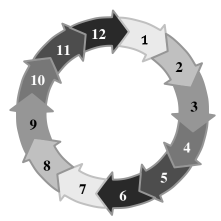
דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר בַּחֹדֶשׁ הַשְּׁבִיעִי בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ יִהְיֶה לָכֶם שַׁבָּתוֹן זִכְרוֹן תְּרוּצָה מִקְרָא קֹדֶשׁ

בַּל מָלֶאכֶת עֲבֹדָה לֹא תַעֲשׂוּ וְהָקְרַבְתֵּם אֲשֶׁה לַה׳.

ויקרא כג, כד-כה

התנ"ך לעולם אינו מכנה את יום א' בתשרי "ראש השנה". אדרבה, הוא מדגיש את מקומו באמצע השנה, "בחודש השביעי באחד לחודש", ומכאן שחשיבותו אינה נובעת מהיותו ראש השנה. אם כן, קשה להבין מה בכל זאת סיבת קדושתו של יום זה. התורה אינה מספקת כל הסבר אלא מציינת תאריך בלבד. לפיכך נראה שהתשובה נעוצה בתאריך עצמו, כלומר הקדושה נובעת מהיותו היום הראשון של החודש השביעי. כידוע, היום השביעי הוא יום קדוש, וכך גם השנה השביעית, שנת השמיטה, ומסתבר שגם החודש השביעי קדוש, ובמיוחד ראש החודש.8 רעיון זה הובע במפורש על ידי פילון האלכסנדרוני הקורא ליום זה "ראש חודש הקדוש": "בהמשך החגים בא ראש החודש הקדוש, שבו נוהגים, עם העלאת הקורת בבית המקדש...".9

מעמדו המיוחד של החודש השביעי אף נלמד מריבוי החגים החלים בו – ארבעה חגים, אחד בכל שבוע. בסך הכול יש בחודש עשרה ימים קדושים. מספר עגול וסמלי. הקשר בין קדושת החודש השביעי לחגיו מתבטא גם בשימוש החוזר במונח "שבתון" ביחס לחגי החודש, מינוח שאינו ננקט בפסוקים העוסקים בפסח ובשבועות. יצוין שכל שאר המקומות בתורה שנזכר בהם המונח "שבתון" עוסקים ביום השביעי (ארבע פעמים) או בשנה השביעית (פעמיים).



לכאורה יש להקשות על ההשוואה בין החודש השביעי לבין השבת ושנת השמיטה שהרי השבת היא סוף השבוע והשמיטה היא סיומו של מחזור, ואילו החודש השביעי נמצא באמצעה של שנה בת שנים עשר חודשים. נראה לי שהתשובה נעוצה במבנה המעגלי של השנה, שהרי המחצית השנייה של השנה הולכת ומתקרבת לתחילתה. כלומר הנקודה הרחוקה ביותר מתחילת השנה היא היום האמצעי, היום הראשון של החודש השביעי.

גם המצווה המרכזית של החג – ״שבתון זכרון תרועה״ ו״יום תרועה״ – יכולה להעיד על הקשר בין ראש השנה לבין ראש חודש, שגם בו מוזכרות תקיעות לזיכרון לפני ה׳:

וּבְיוֹם שִּׂמְחַתְכֶם וּבְמוֹעֲדֵיכֶם וּבְרָאשֵׁי חָדְשֵׁיכֶם וּתְקַעְתֶּם בַּחֲצֹצְרֹת עַל עלֹתֵיכֶם וְעֵל זָבְחֵי שֵׁלְמֵיכֶם וָהֵיוּ לָכָם לִזְכֵּרוֹן לִפְנֵי אֵלֹהִיכָם אַנִּי ה׳ אֵלֹהִיכֶם.

במדבר י, י

על פי התפיסה שקדושתו של א' בתשרי נובעת מהיותו ראש חודש נוכל להסביר את מבנה המסכת הפותחת בקידוש החודש וממשיכה בדיני שופר. יתרה מזו, עריכת המסכת מאפשרת את הזרימה מנושא לנושא. הפרק העוסק בשופר של ראש השנה מתחיל במשנה העוסקת בראש חודש, 12 ולא זו בלבד אלא שאפילו ההלכה הראשונה של הלכות שופר אינה מציינת שזהו שופר של ראש השנה אלא מתייחסת לשופר באופו כללי:

בָּל הַשׁוֹפָרוֹת כְּשֵׁרִין חוּץ מִשֶּׁל בָּּרָה, מִפְנֵי שֶׁהוּא קֶּרֶן. אָמַר רַבִּי יוֹסֵי, וַהְּלֹא כָל הַשׁוֹפַרוֹת נְקָרָאוּ קָרָן, שֵׁנֵאֲמָר (יהושע ו), בִּמִשׁךְ בִּקְרֵן הַיּוֹבֵל.

 $^{13}$ ראש השנה ג, ב

### הסוף הוא ההתחלה

עד כה ראינו ביום א' בתשרי את ראש החודש השביעי. עם זה, "אין משנה יוצאת מידי פשוטה". המשנה מזכירה את "ראש השנה" תשע פעמים במהלך המסכת. שני התפקידים האלה נובעים משתי משמעויות שונות של הזמן ושל מעגל השנה – האחת בממד הקוסמולוגי והאחרת בממד ההיסטורי – ויש לבחון את משמעותו של החג ושל א' בתשרי בזיקה למפגש ביו שני הממדים הללו.

81 ארבעה שהם פחות מאחד

מצד הקוסמולוגיה תשרי הוא זמן בריאת העולם,<sup>11</sup> ומצד ההיסטוריה תשרי הוא החודש השביעי להתהוות עם ישראל וליציאתו ממצרים. כלומר נקודת הזמן המשקפת את קצה התהליך ההיסטורי, התאריך הרחוק ביותר מתחילתו של הסיפור, זהה לתאריך המסמן את תחילת ״הזמן הקוסמולוגי״.

נראה לי שבחיבור בין שני צירי הזמן – הקוסמלוגי וההיסטורי – טמון רעיון עמוק. יסוד מהותי בחזונה של התורה לאחרית הימים הוא חזרת העולם להווייתו המקורית – הוויה המלאה מים חיים, טבע אידיאלי והתגלות הקב״ה והמלכתו. העובדה כי נקודת הסיום של התהליך ההיסטורי היא המציינת את שיבת הבריאה לנקודת הראשית מלמדת על תפקידו ומקומו של האדם בתיקון העולם. הבריאה המחודשת, הממזגת את תחילת השנה וראשיתה, שונה מהבריאה הראשונה בכך שהיא אינה פרי מעשיו של הקב״ה לבדו – היא מעניקה לאדם את הזכות ואת החובה ליטול חלק בבריאה באמצעות תיקונה ושכלולה.

מסקנותיו של הרב וולפיש על משמעות השילוב: "מצד אחד שואב קידוש החודש את חשיבותו המרכזית בעיני ההלכה מתוך השלכתו על המועדות בכלל ועל הראש השנה בפרט. מאידך יש לראות את ראש השנה כמעין ראש חודש מוגבר ואת מצוות היום של הראש החודש כביטוי לכך" (שם, עמ' 296).

סיכום עמדותיהם של ארבעה חוקרים שונים מופיע אצל וולפיש, ראש השנה, 49-43. להסברו של הרב וולפיש אתייחס בהמשר.

לרבות הכותרת, בלשון רבים.

הבבלי מתרץ זאת באוקימתא למשנה ״אמר רב חסדא רגל שבו ראש השנה לרגלים״, ורש״י (שם) הולר בדרך זו ״רגל שהוא בחודש הנכנס בניסן הוא ראש השנה לרגלים״.

 $<sup>^4</sup>$  תוספתא, ראש השנה א, א.

וכר ברוב המקומות שהמשנה נוקטת בהם לשוז זו.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> להסבר אחר למגמתיות של המשנה ראה רוזנסון, **ארבעה ראשי שנים**, עמ' 28-15. לדעתו, המשנה מכוונת כנגד תפיסותיהן של כתות ים המלח כי ישנם ארבע ראשי שנה על פי לוח השמש.

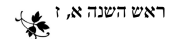
וולפיש, ראש השנה, עמ' 293. בשלושה מהפרקים הנושא השני נזכר במפורש (א, א-ב; ג, א; ד, ד) ואילו בפרק השני אפשר לדייק שהוויכוח על קידוש החודש במשנה ט התייחס לחודש תשרי (שם). מבנה זה מאיר על השאלה שפתחנו בה, שאלת מקומה של המשנה הראשונה (שם, עמ' 295).

<sup>8</sup> ראה ויקרא רבה (פרשה כט) "בחדש השביעי. לעולם שביעי חביב... בשנים שביעית חביבה, ובשנה השביעית שבת שבתון יהיה לארץ (ויקרא כה, ד). בימים שביעי חביב, ויברך אלוהים את יום השביעי (בראשית ב, ג). בחדשים שביעי חביב בחדש השביעי".

משמעותו של א' בתשרי כשבת של ראשי החודשים וכן ההפניה לויקרא רבה מופיעה במאמרו של ידידי הרב אמנון בזק, **ראש השנה**.

- פילון האלכסנדרוני, על החוקים לפרטיהם ב 188.
- 10 הצד השווה שבחגי תשרי עולה גם ממספר הקרבנות. חג הפסח, חג השבועות וראש חודש שני פרים. ואילו חגי תשרי יום תרועה, יום הכיפורים ושמיני עצרת פר אחד. בסוכות המספר שבע עומד במרכז החג נמשך שבעה ימים ובמהלכם מקריבים שבעים פרים, וביום השביעי שבו שבעה פרים.
  - חז״ל למדו הלכות תקיעות שופר מתוך השוואה לפסוק זה. ראה מאמרו של ברנד, חצוצרות.  $^{-11}$ 
    - .293 'וולפיש, **ראש השנה**, עמ' 12
- 1 היעדר אזכור של ראש השנה הביא את אחד החוקרים לטעון שמדובר בתקיעת שופר של ראש חודש! ראה שטיינפלד, שופר, עמ' 365-347.
- במשניות שבהמשך הפרק עולה שהשופר אינו מיוחד לראש השנה בלבד, אלא גם לתענית וליובלות. כשם שישנם ארבעה ימי דין וארבעה ראשי שנה ישנם שלושה שופרות.
- זו הדעה הרווחת בחז"ל והיא שיטת רבי אליעזר בראש השנה (בבלי, ראש השנה יא ע"א). במקרא חודש תשרי הוא זמן חילופי השנים החקלאיות ראה שמות כג, יז; שם לד, כב; דברים לא, י.
- ראה במיוחד הנבואות בזכריה יד וביחזקאל מז. על ניתוח של רעיון זה ראה נגן, סוכה, עמ'  $^{15}$  174-128.

# האליטיסטים אליטיסטים והדמוקרטים



אָב וּבְנוֹ שֶׁרָאוּ אֶת הַחֹדֶשׁ, יֵלֵכוּ. לֹא שֶׁמִּצְטָרְפִּין זָה עִם זָה, אֶלָּא שָׁאִם יִפָּסֵל אֶחָד מֵהֶן, יִצְטָרֵף הַשֵּׁנִי עִם אָחַר.

רַבִּי שִּמְעוֹן אוֹמֵר, אָב וּבְנוֹ וְכָל הַקְּרוֹבִין, כְּשֵׁרִין לְעֵדוּת הַחֹדֶשׁ. אָמֵר רַבִּי יוֹפֵי, מַעֲשֶׁה בְּטוֹבִיָּה הָרוֹפֵא, שֶּׁרָאָה אֶת הַחֹדֶשׁ בִּירוּשָּלִים, הוּא וּבְנוֹ וְעַבְדּוֹ מְשֶׁחְרָר, וְקִבְּלוֹ הַכֹּהְנִים אוֹתוֹ וְאֶת בְּנוֹ, וְּכְּסְלוֹ אֶת עַבְדּוֹ.

וּכְשֶׁבְּאוּ לִפְנֵי בֵית דִּין, קבְּלוּ אוֹתוֹ וָאֶת עֲבִדּוֹ, וּפְּסָלוּ אֵת בְּנוֹ:

במשנה מופיעות שתי מחלוקות בין בית הדין ובין הכוהנים, שתיהן נוגעות לכשרות העדים שעל פי עדותם מקדשים את החודש: כשרות קרובי משפחה וכשרות עבד משוחרר.

נראה ששתי המחלוקות תלויות זו בזו ומשקפות ויכוח מהותי וערכי. הכוהנים, הקבוצה המיוחסת ביותר בעם, מדגישים את ערכם של ייחוס ומשפחה, וממילא, על פי תפיסתם, מי שהיה עבד פסול לעדות, ברם קרובי משפחה – כשרים. חכמי בית הדין מייצגים את העם ותפיסתם דמוקרטית יותר. הם בוחנים את האדם על פי מעשיו ולא על פי עברו, "ממזר תלמיד חכם קודם לכהן גדול עם הארץ" (הוריות ג, ח). העבד לשעבר כשר, שכן כיום הוא יהודי, אבל קרובי משפחה – פסולים. הדרישה שהעדים בקידוש החודש לא יהיו תלויים זה בזה נובעת מתפיסה הרואה בהם נציגים של הציבור כולו ולא של קבוצה (משפחה) מסוימת.

קריאה רגישה חושפת במשנתנו משחק לשון המבקר את עמדת הכוהנים. הלשון ״וקבלו הכהנים אותו ואת בנו״ מרמז לאיסור של התורה, ״וְשׁוֹר אוֹ שֶׂה אֹתוֹ וְאֶת בְּנוֹ לֹא תִשְׁחֲטוּ בִּיוֹם אָחֵד״ (ויקרא כב, כח). ביום אָחַד״ (ויקרא כב, כח). ביום אַחַד״

הוויכוח בין הכוהנים ובין בית הדין מעלה את שאלת ההיררכיה. קידוש החודש נוגע בראש ובראשונה למקדש, לכאורה ה״תחום״ של הכוהנים. ולמרות זאת, בסיפור שבמשנה מתברר כי זכות ״המילה האחרונה״ שמורה לבית הדין דווקא, שאינו קשור לכוהנים. וכמו

שראינו בתחילת מסכת יומא, גם בעבודות יום הכיפורים שבמרכזן עומד הכוהן הגדול – בית הדין וזקניו הם שניצבו בראש ההיררכיה והכוהן הגדול שימש שלוחם ובא כוחם:

מְסָרוּהוּ זִקְנֵי בִית דִּין לְזִקְנֵי רָהָנָּה, וְהָשֶׁלּוּהוּ לַצֵּלְיֵת בֵּית אַבְטִינָס, וְהְשָׁבִּיעוּהוּ וְנִפְּטְרוּ וְהָלְכוּ לָהֶם. וְאָמְרוּ לוֹ, אִישִׁי כֹהֵן נֶּדוֹל, **אָנוּ שְׁלוּחֵי בִית דִּין, וְאַתָּה שְׁלוּחֵנוּ** וּשְׁלִי**חַ בֵּית דִּין**, מַשְׁבִּיעִין אָנוּ עָלֶיךָ בְּמִי שֶׁשְּׁכֵּן שְׁמוֹ כַבַּיִת הַזֶּה, שֶׁלֹּא תְשַׁנֶּה דָבֶר מִכָּל מַה שֶׁאָמַרְנוּ לָךָ. הוּא פוֹרֵשׁ וּבוֹכֶה, וְהֵן פּוֹרְשִׁין וּבוֹכִין.

יומא א, ה

בקידוש החודש נודע לבית הדין תפקיד מרכזי אף יותר. בעבודת יום הכיפורים בסופו של דבר הכוהן הגדול הוא שעורך את הפולחן, ואילו בקידוש החודש בית הדין ועם ישראל הם המחילים את הקדושה:

ַראש בֵּית דִּין אוֹמֵר מְקָדָשׁ, וְכָל הָעָם עוֹנִין אַחֲרָיו מְקָדָשׁ מְקָדָשׁ.

ראש השנה ב, ז

רָאוּהוּ בֵית דִּין וְכָל יִשְׂרָאֵל, נֶחְקְרוּ הָעֵדִים, וְלֹא הִסְפִּיקוּ לוֹמַר מְקַדָּשׁ, עַד שֶׁחָשֵׁכָה, הַבִי זָה מְעַבָּר.

 $^{2}$ ראש השנה ג, א

החודש נקבע על ידי דיבורם של אנשי בית דין ושל הקהל שעמם. הקהל הנוכח מכונה "כל העם" כדי ללמד שהם מייצגים את עם ישראל כולו, גם את אלו שאינם נוכחים במקום.<sup>3</sup> הכוח לכונן קדושה אינו מוגבל לקבוצה אחת – עם ישראל כולו הוא "ממלכת כוהנים וגוי קדוש" (שמות יט, ו).

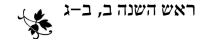
ראש השנה ד, א

 $<sup>^{-1}</sup>$  תודתי לאשתי מיכל שהאירה לי על כך.

גם בתקיעת שופר בראש השנה, נושאה השני של המסכת, יש לבית הדין תפקיד מרכזי. לאחר החרבן המקדש קיבל בית הדין את הכוח שהיה מיוחד למקדש, לתקוע בשופר בשבת:

יום טוב של ראש השנה שחל להיות בשבת במקדש היו תוקעים אבל לא במדינה משחרב בית המקדש התקין רבן יוחנן בן זכאי שיהו תוקעין בכל מקום שיש בו בית דין.

# מסעו של אור הירח



בָּרָאשׁוֹנָה הָיוּ מַשִּׁיאִין מַשּׂוּאוֹת. מְשֶּקּלְקְלֹּה הַכּּוּתִים, הִתְקִינוּ שֶּיְהוּ מְשָׁיאִין מַשְּׁוּאוֹת, שְׁלּוּחִין יוֹיְצְאִין:
בִּיצַד הָיוּ מַשִּׁיאִין מַשּׁוּאוֹת,
מְבָיִאִין בְּלְנְסָאוֹת שֶׁל אֶרֶז אֲרֶבִּין
וְלְנִים וַעֲצִי שֶׁמָן וּנְעֹרֶת שֶׁל פִּשְׁתָּן
וְעוֹלֶה לְרֹאשׁ הָהָר
וּמַצִית בָּהָן אֶת הָאוֹר
וּמוֹלִיך וִמַבִיא וּמַצְלֶה וּמוֹרִיד
עִד שָהוּא רוֹאָה אֶת חֲבֵרוֹ שֶׁהוּא
עַד שָהוּא רוֹאָה אֶת חֲבֵרוֹ שֶׁהוּא
עַד שָהוּא הַהָּר הַשִּׁנִי, וְכֵן
עִדֹשׁ הָהָר הַשָּׁלִישִׁי:

היו זמנים שהבשורה הגדולה על ראש החודש החדש הגיעה לעם באמצעות משואות. עוד לפני תקופת המשנה עבר הנוהג הזה מן העולם בגלל הכותים. אך אילו היו המשואות אמצעי יעיל להעברת אינפורמציה ותו לאו, לא הייתה המשנה רואה לנכון ללמדנו עליו. לכן, מעצם העובדה שהמשנה בחרה להתעכב על סיפור הדלקת המשואות אפשר להבין שבהדלקה, ואפילו בהכנות לה, טמון ערך רוחני. 1,2

תיאור המשואות והדלקתן רווי באסוציאציות לעבודת המקדש: משיא המשואה "עולה לראש ההר" כדי להצית את האש, ואילו על הכוהנים נאמר כי "עלו לראש המזבח" (תמיד ב, א) כדי לסדר את מערכת העצים. המשנה מפרטת את אופן הנעת האש, "מוליך ומביא ומעלה ומוריד", בדומה לכוהן המניף את הקרבנות, "מוליך ומביא, מעלה ומוריד" (מנחות ה, ו). לדעת התלמוד תנועות אלו טעונות במשמעות סימבולית: "מוליך ומביא למי שהרוחות שלו, מעלה ומוריד למי שהשמים והארץ שלו" (בבלי, מנחות סב ע"א). שרשרת המשואות מתחילה בהר המשחה הוא הר הזיתים המכוון אל מול פתח ההיכל ומקום קיומם של כמה מטקסי המקדש כגון שריפת פרה אדומה.

יצירת הקשר בין המשואות ובין בית המקדש היא חלק ממגמת המשנה להציג את התהליך של קידוש החודש כנושא בעל משמעות עצמאית. הליכת העדים להעיד, קידוש החודש בבית דין והפצת הידיעה אינם רק אמצעים לקביעת תאריכים אלא חלק מעבודת ה׳, ולכן נודעת להם קדושה.

### עדי החודש כעולי רגל

תיאור המשנה הציורי והמפורט<sup>4</sup> של מסע ההולכים לירושלים להעיד על קידוש החודש מעיד על חשיבותו של עצם המסע. בדומה לעולי הרגל הבאים לירושלים כדי לקיים את מצוות "ראייה", "...יראה כל זכורך אל פני האדון ה"" (שמות כג, יז), גם העדים עולים לירושלים כדי להעיד על ראייה.<sup>5</sup> בשני המקרים יש לראייה משמעות של מפגש עם השכינה: בעלייה לרגל נאמר כי "כדרך שבא לראות כך בא ליראות" (בבלי, חגיגה ב ע"א) ורש"י פירש, "...שהאדם רואה את השכינה". ואילו בענייני קידוש החודש מופיע: "ואמר רבי אחא בר חנינא אמר רבי אסי אמר רבי יוחנן: כל המברך על החדש בזמנו – כאילו מקבל פני שכינה... תנא דבי רבי ישמעאל: אילמלא (לא) זכו ישראל אלא להקביל פני אביהן שבשמים כל חדש וחדש – דיים" (בבלי, סנהדרין מב ע"א).

עצם ההיזקקות של בית הדין לעדים כדי לקדש את החודש מוכיחה שלעדות יש גם היבט פולחני. לבית הדין נתון הכוח לקבוע את ראש החודש גם בלא עדים, על פי חישובים, כפי שעושים כיום. כלומר אי-הוודאות והקשיים המרובים שנובעים מההמתנה לעדים אינם מחויבי המציאות כלל. ולמרות זאת, בית הדין מעדיף לקדש את החודש על פי עדים, אפילו אם הדבר כרוך בחילול שבת, "על שני חודשים מחללין את השבת – על ניסן ועל תשרי" (ראש השנה א. ד)!

התלמוד מנמק התעקשות זו במילים "משום דמצווה לקדש על הראייה" (בבלי, ראש השנה כ ע"א). כלומר שקידוש החודש על פי ראייה של עדים הוא "מצווה", וההיתר לחלל שבת נובע מכך – אף שאפשר לקבוע את ראש החודש גם בלא ראייה.

התלמוד הירושלמי מביע את אותו הרעיון ומוסיף עליו:

"אמר ר' אלעזר: האיברין והפדרין שלא נתאכלו מבערב עושה אותן מדורה ושורפן בפני עצמן ודוחין עליהן... בעא קומי רבי זעירה: דבר שאינו מעכב דוחה? אמר ליה עדי החודש הרי אינן מעכבין ודוחין".

ירושלמי, יומא ד. ו (מא ע"ד)

הערך העצמי של עדות החודש בולט פה כפליים – לעדים מותר לחלל את השבת אף על פי שאפשר לקדש את החודש גם בלי עדותם, ודין זה מושווה לקרבנות שבמקדש.

87 מסעו של אור הירח

### קירושין וקירוש החודש

כדי להבין את המשמעות הרוחנית שהמשנה מקנה לקביעת ראש החודש ולפרסומו יש לשים לב שעצם המונח "קידוש החודש" מעיד על עיסוק שבקדושה. במשנה מודגשת חשיבות ההכרזה "מקודש" על החודש, הכרזה שבלעדיה החודש לא יכול להיקבע:

ראשׁ בֵּית דִּין אוֹמֵר מְקַדָּשׁ, וְכָל הָעָם עוֹנִין אַחֲרָיו מְקַדָּשׁ מְקַדָּש.

ראש השנה ב, ז

רָאוּהוּ בֵית דִּין וְכָל יִשְׂרָאֵל, נֶחְקְרוּ הָעֵדִים, וְלֹא הִסְפִּיקוּ לוֹמַר מְקַדָּשׁ, עַד שֶׁחָשֵׁכָה, הַרֵי זַה מִעָבָּר.

שם ג, א

כשם שהאיש מקדש את אשתו באמירת ״הרי את מקודשת לי״, עם ישראל מקדשים את החודש באמירה ״מקודש״. קידוש החודש אינו רק קביעה משפטית פורמלית – אם התחיל חודש חדש או לא – אלא אירוע המחיל קדושה על הזמן החדש.

### מסע של האור

ּוּמֵאַיִן הָיוּ מַשִּׂיאִין מַשׂוּאוֹת, מַהַר הַמִּשְׁחָה לְסַרְטְבָא, וּמִפַּרְטְבָא לִגְרוֹפִינָא, וּמִפְּרְטִבָּא לְמִוְכָן וּמַחַנְכָן לְבֵית בִּלְתִּין, וּמִחַנְכָן לְבֵית בִּלְתִּין וּמִבִּיא וּמַעֲלֶה וּמוֹרִיד עַד שֶׁהָיָה רוֹאֶה כָל הַגּוֹלֶה לְפָנָיו כִּמְדוּרָת הָאֵש.

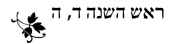
ראש השנה ב, ד

הסיפור על קידוש החודש מתחיל בלבנה המופיעה מחדש ומגלה את אורה. ביום הראשון היא חושפת מעצמה רק מעט, ורק לחלק קצר מהלילה. כשאדם מישראל רואה את האור הקטן הזה ומעלה את ראייתו לירושלים הוא יכול להעיד ולהחיל קדושה על מה שראה. ואז, משתנה הכיוון של תנועות האור – מירושלים החוצה, לכל מקום מושבם של ישראל.

אור המשואות מתפשט מעל הר הזיתים, המכוון כנגד ההיכל, מהר להר ומאדם לאדם, עד שלבסוף הוא מקיף את העם כולו ו״כל הגולה לפניו כמדורת אש״.

- הרעיונות כאן עלו תוך לימוד משותף עם אשתי, מיכל.
- בראה שזו הסיבה שהמשנה הראשונה בפרק שני מציינת את המצב הראשוני, שהיו מקבלים עדות מכל אדם. הלכה המשקפת את היסוד הדמוקרטי של קידוש החודש הפתוח לכל העם.
- "שהכהן השורף את הפרה עומד בראש הר המשחה ומתכוין ורואה בפתחו של היכל בשעת הזיית הדם" (מידות ב, ד).
  - .ר״ה א, ו-ט
- 5 הרצון לשוות למסע אופי של 'עלייה לרגל' מסביר גם למה בחרה המשנה לציין כאן כמה מהמשניות העוסקות בקידוש החודש בירושלים (ב, ה ועוד) אף על פי שבתקופת המשנה ישב בית הדין ביבנה או בגליל.





סֵדֶר בְּרֶכוֹת,
אוֹמֵר אָבוֹת וּגְבוּרוֹת וּקְדֻשַּׁת הַשֵּם, וְכוֹלֵל מַלְכִיוֹת עֻפְּהֶן, וְאֵינוֹ תוֹקֵעָ. קְדָשַּׁת הַיּוֹם, וְתוֹקַעָ. זִכְרוֹנוֹת, וְתוֹקֵעַ. שוֹפָרוֹת, וְתוֹקֵעַ. וְאוֹמֵר עֲבוֹדָה וְהוֹדָאָה וּבִרְכַּת כֹּהַנִים,

דִּבְרֵי רַבִּי יוֹחָנָן בֶּן נוּרִי.

אָמַר לוֹ רַבִּי עֲקִיבָא, אָם אֵינוֹ תוֹקֵעַ לַמַּלְכִיוֹת, לָמָה הוּא מַוְבִּיר?

אֶלֶא אוֹמֵר אָבוֹת וּגְבוּרוֹת וּקְדָשֵּׁת הַשֵּׁם, וְכוֹלֵל מַלְכָיוֹת עֶם קְדָשַּׁת הַיּוֹם, וְתוֹקֵעַ.

זְכָרוֹנוֹת, וְתוֹקֵעַ.

שוֹפָרוֹת, וְתוֹקַעַ.

וָאוֹמֵר עֲבוֹדָה וְהוֹדָאָה וּבִרְכַּת כּוֹדָה,

הרב יוסף דוב סולובייצ'יק סובר שעל פי תפיסתה של המשנה תקיעות השופר הן סוג של תפילה, ובשל כך שובצו בתפילת העמידה של ראש השנה:

וצריך להבין דברים אלו, דאיזה שייכות יש בין מצות תקיעת שופר לבין אמירת ברכות התפילה... ולכאורה מן ההכרח לומר שגדר מצות תקיעת שופר הוא בתורת תפילה ואף שבעלמא מתפללים באמירת לשון – בר״ה שהוא יום הדין... מתפללים דרך תקיעת שופר – תפילה בלי מילים ובלי תיבות, כי אין אנו יודעים באמת את מה לבקש.<sup>1</sup>

עצם הרעיון שתקיעות השופר הן סוג של תפילה הולם את דברי התלמוד שהשופר "מכנסת זיכרונות של ישראל לאביהן שבשמים" (בבלי, שבת קלא ע"ב). אולם עיון בדרך התהוותה של ההלכה שבמשנה מאפשר להציע סיבה ספציפית יותר לשיבוץ הזה.

רבים ממקורות חז"ל רואים בתקיעת השופר ליווי למערכת הקרבנות.<sup>2</sup> מסתבר שהמקור לתפיסה זו הוא הפרשנות הקושרת בין פרשת שופר ופרשת התקיעה בחצוצרות,<sup>3</sup> "על עלתיכם ועל זבחי שלמיכם" (במדבר י, י). לאחר החורבן החלה התפילה לשמש תחליף לקרבנות.<sup>4</sup> תפילת מוסף המירה את קרבן המוסף ואת התקיעות שהיו משולבות בהקרבת הקרבן. בהקשר הזה מדייק התלמוד הירושלמי וטוען שעשרת הפסוקים שבברכת השופרות

עומדים כנגד עשר בהמות שהיו מביאים לקרבן מוסף בראש השנה: "" שופרות כנגד ז' כבשים פר ואיל ושעיר" (ראש השנה ד, ז). עוד סובר הירושלמי כי התקיעה בשופר היא בתפילת מוסף דווקא משום שעיקר מצוות היום במוסף, היינו בקרבן מוסף (שם ד, ח).

נמצאנו למדים כי שילובה של תקיעת השופר בתפילה נובע מהשילוב המקורי של השופר במערכת הקרבנות. על רקע זה יש לדון במשמעותו המקורית של השילוב הזה, מתוך התבוננות במשמעותו של הקרבן ותפקידו.<sup>5</sup>

סולובייצ'יק, **שופר**, עמ' יט-כ.

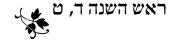
אלון, **פילון**, עמ׳ 101-106. הוא מביא מקורות המעידים כי תפיסה זו ממשיכה בחז״ל, למשל דברי הירושלמי שתקיעת שופר דוחה שבת במקדש, ״תני ר׳ שמעון בן יוחאי: ׳והקרבתם׳ – במקום שהקרבנות קריבין״ (ירושלמי, ראש השנה ד, א [נט ע״ב], וכן שם בהמשך הפרק הלכה ח).

אלון, שם, עמ' 106. ראה גם מה שכתבנו בפרק ״ארבעה הם פחות מאחד״ על ראש השנה א, א, לעיל עמ' 77.

ראה בבלי, ברכות כו ע"ב.  $^4$ 

אפשר שהקרבן הוא בחזקת דורון המלווה את תקיעת השופר ומעלה את זיכרונות ישראל. כמו כן ייתכן שהקרבת הקרבן חיונית משום שהיא מביאה לידי התגלות (ראה ויקרא ט, כד) ופותחת לשופר ערוץ תקשורות בין שמים לארץ.

### בין תפילת היחיד לתפילת הציבור



םֵדֶר הְּקִיעוֹת, שָׁלֹשׁ, שֶׁל שָׁלֹשׁ שָׁלֹשׁ.

שעור תְּקִיעָה כְּשֶׁלֹשׁ תְּרוּעוֹת. שִׁעוּר תְּרוּעָה כְּשֶׁלֹשׁ יְבָבוֹת. תָּקַע בָּרִאשוֹנָה וּמְשַׁךְ בַּשְּׁנִיָּה בִּשְׁתִּים אֵין בְּיָדוֹ אֶלָּא אַחַת. מִי שֶׁבֵּרַךְ וְאַחַר כָּךְ נִתְמַנָּה לוֹ שוֹפָר, תּוֹקֵע וּמֵרִיע וְתוֹקַע שֶׁלֹשׁ פּעמים.

בְּשֵׁם שֶׁשְּׁלִיחַ צִבּוּר חַיָּב, כָּךְ כָּל יָחִיד וַיָּחִיד חַיָּב.

רַבֶּן גַּמְלִיאֵל אוֹמֵר, שְׁלִיחַ צְבּוּר מוֹצִיא אָת הַרָבִּים יָדֵי חוֹבַתָן:

כאשר מתפללים בציבור נאמרת תפילת העמידה פעם בלחש בפי היחיד ופעם בקול רם בפי שליח הציבור. מה עומד ביסוד הכפילות הזאת? מי משתי התפילות האלה עיקרית? ומה תפקידה של כל אחת מהן? שאלות אלו נוגעות לוויכוח שבין רבן גמליאל לחכמים במשנתנו. רבן גמליאל מדגיש את כוחה של תפילת שליח הציבור לפטור את האדם מלהתפלל, ואילו חכמים עומדים על מחויבותו של כל אחד לתפילה אישית.

בברייתא שבבבלי מופיעה התייחסותו של כל צד לתפילה שדוגל בה הצד האחר:

כשם ששליח צבור חייב כר כל יחיד ויחיד וכו׳.

תניא, אמרו לו לרבן גמליאל: לדבריך, למה צבור מתפללין?

אמר להם: כדי להסדיר שליח צבור תפלתו.

אמר להם רבן גמליאל: לדבריכם, למה שליח צבור יורד לפני התיבה?

אמרו לו: כדי להוציא את שאינו בקי.

אמר להם: כשם שמוציא את שאינו בקי – כך מוציא את הבקי.

בבלי. ראש השנה לד ע"ב

מתברר שלדעת רבן גמליאל תפילת הציבור נועדה רק להקל על שליח הציבור. התפילה של שליח הציבור היא עיקר התפילה ואינה רק בבחינת פתרון למי שאינו מסוגל להתפלל. יש לשאול, כיוון שאומרים תמיד ש"מצווה בו יותר משלוחו" (בבלי, קידושין מא ע"א), מדוע עדיפה תפילת שליח הציבור? עלינו להבין כי רבן גמליאל סובר שלתפילת שליח הציבור

אופי ומשמעות מיוחדים, כפי שרואים מהמסורת בתלמוד ש"פוטר היה רבן גמליאל אפילו עם שבשדות" (בבלי, ראש השנה לה ע"א). כלומר לתפילתו של שליח הציבור יש אופי ציבורי ולפיכך היא בעצם תפילה של כל הציבור, אפילו של מי שלא היה נוכח במקום. נראה כי שיטת רבן גמליאל נעוצה בתפיסה שהתפילות נתקנו כנגד קרבנות התמיד ולכן עיקרן הוא ההיבט הקבוע וההיבט הציבורי. מאותה הסיבה רבן גמליאל סובר כי "בכל יום מתפלל אדם שמונה עשרה..." (ברכות ד, ג) – כקרבן התמיד שהיה קרב בכל יום. וכשם שקרבן תמיד הוא קרבן ציבור שהוקרב בעבור כל העם כך תפילת שליח הציבור פוטרת את העם שבשדות.

לעומת רבן גמליאל עולה זעקתו של גיסו, רבי אליעזר הגדול, ״העושה תפלתו קבע אין תפלתו תחנונים״ (ברכות ד, ד). התפילה אינה יכולה להיות מושתתת על הפן הציבורי מכיוון שהיא צריכה להיות ״תחנונים״, או בלשונם של האמוראים ״רחמי״ (בבלי, ברכות כ ע״ב; שם, כו ע״א).

גם על עמדתו של רבי אליעזר אפשר יהיה לטעון שהיא נובעת מתפיסתו את מקור התפילה. כנגד התפיסה המשתיתה את התפילה על קרבן התמיד ישנה תפיסה הסוברת "תפילות אבות תקנום" (בבלי, ברכות כו ע"ב). לתפילת האבות אופי אישי ואינדיבידואלי ותוכנה היה בדרך כלל בקשת רחמים. לפי התפיסה הזאת תפילת היחיד היא העיקר, וממילא מוסברת שיטת חכמים כי תפקידו של שליח הציבור הוא רק בדיעבד, להוציא את מי שאינו בקי.

להלכה נפסק כשיטת חכמים – שליח הציבור מוציא רק את מי שאינו יודע להתפלל.<sup>4</sup> לכאורה המסקנה המתבקשת היא שכאשר כל הציבור יודע להתפלל אין שליח הציבור נחוץ כלל. לפיכך מפתיעה שיטת הרמב״ם משום שהיא מדגישה את חשיבותה של תפילת שליח הציבור:

תפלת הציבור נשמעת תמיד ואפילו היו בהן חוטאים אין הקדוש ברוך הוא מואס בתפלתן של רבים, לפיכך צריך אדם לשתף עצמו עם הציבור, ולא יתפלל ביחיד כל זמן שיכול להתפלל עם הציבור... וכיצד היא תפלת הציבור יהיה אחד מתפלל בקול רם והכל שומעים.

רמב״ם, הלכות תפילה ח, א

כלומר ברמב״ם מפורש כי העוצמה והאיכות המיוחדות לתפילה ברבים מתבטאות בתפילתו של שליח הציבור בשביל כל הציבור. יש לומר שהרמב״ם, אף על פי שפסק כחכמים, לא פסל את שיטת רבן גמליאל לחלוטין.<sup>5</sup> לתפילה שני פנים, ועל האדם לשאוף לשלבם – את

התפילה האישית שדגלו בה חכמים יכול אדם לקיים רק כשהוא לבדו, ואילו תפילת הציבור, שדגל בה רבן גמליאל, יכולה להתממש רק על ידי שליח הציבור.

דרכו של הרמב״ם נאמנת לדרכו של עורך המשנה במסכת ברכות בחפשו את האיזון בין הקביעות לזרימה. אמנם שם נקבעה הלכה כרבן גמליאל הסובר שחובה להתפלל בכל יום בנוסח קבוע, אך בד בבד מצאו עורכי הפרק דרכים להביא לידי מימוש את דרישתו של רבי אליעזר שביסוד התפילה יהיו ״תחנונים״.

- בבלי, ברכות כו ע״ב.
- השוו לנאמר במשנה בעניין תפילת מוסף, שהשם 'מוסף' מעיד על מקורו בקרבן שהוקרב בזמן בית השבית המקדש היה קיים:

רבי אלעזר בן עזריה אומר אין תפלת המוספין אלא בחבר עיר וחכמים אומרים בחבר עיר ושלא בחבר עיר רבי יהודה אומר משמו כל מקום שיש חבר עיר היחיד פטור מתפלת המוספין.

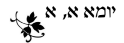
ברכות ד, ז

רבי אלעזר בן עזריה סובר שמוסף הוא אירוע ציבורי ולכן הוא רק בחבר עיר, שמשמעותו לפי אלבק, ״בחבורת עיר״. לכן רבי יהודה סובר שהיחיד פטור ממוסף, כפי שלדעת רבן גמליאל פוטר שליח הציבור את העם שבשדות.

- . ראה לעיל מה שכתבנו בשאלת היחס שבין רבי אליעזר לרבן גמליאל (ראה לעיל עמ' 32-25).
- רמב״ם, הלכות תפילה ח, ט, וזאת פרט לראש השנה ויום כיפור של יובל (שם ח, י) בהם שליח הציבור מוציא את כולם.
- הרמב״ם בתשובתיו (רכה) מסביר את הצורך בתפילת שליח הציבור על פי שיטת חכמים כפי שהיא מופיעה בברייתא בראש השנה ולא כפי העולה מהמשנה תורה. יש לציין שלעתים אין התאמה בין ספריו השונים של הרמב״ם. כמו כן ייתכן שהרמב״ם בתשובות החליט להציג את הסיבה המפורשת ולא את גישתו המורכבת והמלאה.



שִׁבְעַת יָמִים קֹדֶם יוֹם הַבְּפּוּרִים מַפְּרִישִׁין כּ'הַן גָּדוֹל מָבֵּיתוֹ לְלְשְׁבַּת פַּלְּהָדְרִין, וּמַתְקִינִין לוֹ כֹהַן אַחֵר תַּחְתָּיו, שֶׁבָּא יָאֶרַע בּוֹ פְסוּל. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, אַף אִשְּׁה אַחֶרֶת מַתְקִינִין לוֹ, שֶׁמָּא תָמוּת אִשְׁתוֹ, שֶּׁבָּאֱר בִיתוֹ, זוֹ אִשְׁתוֹ. וּבְעַד בִּיתוֹ. בִּיתוֹ, זוֹ אִשְׁתוֹ. אִמְרוֹ לוֹ, אִם כֵּן, אֵין לַדָּבָר סוֹף:



טקס מעבר

ָּטְבָעַת יָמִים קדֶם יוֹם הַכִּפּוּרִים מַפְּרִישִׁין כּהֵן גָּדוֹל מְבֵּיתוֹ לְלִשְׁכַּת פַּלְהֶדְרִין. יומא א, א

פרישתו של הכוהן הגדול כהכנה לעבודת יום הכיפורים נלמדת במדרשי ההלכה מימי המילואים, שבעת הימים שנחנכו בהם המשכן והכוהנים. פירוש הדבר שמדי שנה בשנה לפני יום הכיפורים משחזרים את תהליכי החניכה של הכוהן הגדול.<sup>1</sup>

כל חניכה מעניקה לאדם מעמד חדש. תקופת מעבר נפוצה בטקסי חניכה. במהלך החניכה האדם מתנתק מהווייתו הראשונה ובסיומה הוא מקבל את הסטטוס החדש.  $^2$  תיאור זה הולם גם את התהליך שהכוהן עובר בשבעת הימים שהוא פורש בהם מביתו. תקופת הפרישה שבעה ימים – היא יחידת זמן שלמה, וכך תקופת המעבר מוגדרת כיחידה עצמאית.  $^3$  בשבעת ימי הנתק האלה הכוהן חי במקדש ועוסק בעבודת המקדש, ו"עבודתו מחנכתו"  $^4$  – "כל שבעת הימים הוא זורק את הדם ומקטיר את הקטורת ומטיב את הנרות ומקריב את הראש ואת הרגל" (יומא א, ב).

המשנה מדגישה את ההתנתקות מהבית. יסוד זה מושרש בעיצוב הספרותי של הפרק, והפרק מתעצב כמעברו של הכוהן הגדול מביתו לבית ה׳. וולפיש ציין שהמלה ״בית״

תודתי לעמנואל אלשטיין ולאלי ליפשיץ על תרומתם לניסוח הדברים.

-

תוחמת את הפרק ומשמשת בו מילה מנחה – תיאורי עבודת יום הכיפורים נפתחים בפרק א בפרישת הכוהן גדול מביתו ומאשתו ("ביתו זו אשתו"), אחר כך הוא נמסר לידי זקני בית הדין, עובר ללשכת בית אבטינס ומושבע "במי ששכן שמו בבית הזה". גם השורש פר"ש חוזר הרבה בתיאור התהליך שהכוהן הגדול עובר בפרק – מפרישים את הכוהן הגדול מביתו, ובהמשך הנתק והבדידות מעמיקים כשהוא פורש מחבריו "הוא פורש ובוכה, והם פורשים ובוכים" (שם א, ה).5

### חכם עדיף מכוהן

מֶסְרוּ לוֹ זְקָנִים מִזְּקְנֵי בִית דִּין וְקוֹרִין לְפָנֵיו בְּסֵדֶר הַיּוֹם, וְאוֹמְרִים לוֹ, אִישִׁי כֹהֵן גָּדוֹל, קַרָא אָתַּה בִּפִּיךָ, שָׁמֵא שַׁכַחָתַ אוֹ שֲׁמֵא לֹא לַמִדתַ.

יומא א. ג

גם משנה זו צריכה להיות מוסברת מתוך השוואה לחנוכת המשכן. כשם שבימי המילואים לימד משה את אהרן את כל מעשה הקרבנות כך ממשיכיו של משה, זקני בית הדין, מלמדים את ממשיכיו של אהרן. פרשנות כזו מופיעה במפורש בברייתא המובאת בבבלי:

ומה אמור בענין דמלואים – אהרן פירש שבעה ושמש יום אחד, ומשה מסר לו כל שבעה כדי לחנכו בעבודה. ואף לדורות, כהן גדול פורש שבעה ומשמש יום אחד, ושני תלמידי חכמים מתלמידיו של משה, לאפוקי צדוקין, מוסריז לו כל שבעה כדי לחנכו בעבודה.

בבלי, יומא ד ע״א

שחזור האלמנט הזה של ימי המילואים נושא משמעות מיוחדת – כאשר אדם זוכה למעמד חדש יש להגדיר את מקומו בהיררכיה, ולכן, בד בבד עם הגדרת סמכויותיו חייבים לבטא את כפיפותו. במהלך הפרשיות העוסקות בחנוכת המשכן בולט שמשה ניצב מעל אהרן משה מצווה לחנוך את אהרן, ומשה הוא המושח את אהרן ובניו, רוחץ אותם ומלביש אותם. שבע פעמים מוזכר כי פרטי חנוכת המשכן נעשו "כאשר צוה ה" את משה" והפרשה נחתמת בתיאור: "וַנַּעַשׁ אַהַרֹן וּבַנִיו אָת כַּל הַדְּבַרִים אַשַּׁר צְּוָה ה" בְּיַר מֹשָׁה" (ויקרא ח, לו).

מה תפקידה של הדגשת ההיררכיה בין משה לאהרן? מילגרום מציע שהיא נועדה להביע את עליונות הנביא על פני הכוהן. לי נראה שיש להבין את כפיפות אהרן למשה לאור מאמר חז״ל ״חכם עדיף מנביא״ (בבלי, בבא בתרא יב ע״א). בעיני חז״ל עיקר חשיבותו של משה היא היותו חכם אשר קיבל את התורה ומסרה לדורות הבאים.

וכשם שחכם עדיף מנביא הוא עדיף אף מכוהן, כפי שמובע בחריפות במשנה האחרונה של מסכת הוריות ״ממזר תלמיד חכם קודם לכוהן גדול עם הארץ״ (הוריות ג, ח).

במשנה המערכת היחסים בין כוהן לחכם מתחדדת. הכוהן בין מערכת היחסים בין במשנה המערכת מערכת לפעול על דעת עצמו ומחויב להישמע להוראות בית הדין: $^{10}$ 

מְסָרוּהוּ זִקְנֵי בִית דִּין לְזִקְנֵי רָהָנָּה, וְהָשֶׁלוּהוּ לַצֵּלְיֵּת בֵּית אַבְטִינָס, וְהִשְׁבִּיעוּהוּ וְנִפְטְרוּ וְהָלְכוּ לָהֶם. וְאָמְרוּ לוֹ, אִישִׁי כהֵן נֶּדוֹל, אָנוּ שְׁלוּחֵי בֵית דִּין, וְאַתָּה שְׁלוּחֵנוּ וּשְׁלִיחַ בֵּית דִּין, מַשְׁבִּיעִן אָנוּ עָלֶיךָ בְּמִי שֶׁשָּׁבֵן שְׁמוֹ בַבַּיִת הַזָּה, שֶׁלֹא תְשַׁנֶּה דָבָר מִכְּל שֶׁאֶמַרְנוּ לָךָ. הוּא פוֹרֵשׁ וּבוֹכָה, וְהֵן פּוֹרְשִׁין וּבוֹכִין.

יומא א, ה

אמנם זקני כהונה הם שהשביעו את הכוהן, אבל גם הם כפופים לבית הדין. סמכותם להשביע את הכוהן נובעת מהיותם "שלוחי בית דין". כך שבה המשנה ומביעה את הרעיון שאמנם הכוהן הגדול "גדול מאחיו", אולם הטקס השנתי בא להזכיר לו שמעליו ישנה סמכות אנושית גבוהה יותר, חכמי התורה.

### חזרה לגן עדן

עֶרֶב יוֹם הַכִּפּוּרִים שַׁחֲרִית, מַצֵמִידִין אוֹתוֹ בְּשַעַר הַמִּזְרָח וּמַעֲבִירִין לְפָנָיו פָּרִים עֶּרֶ וְאֵילִים וּכְבָשִׂים, כְּדֵי שֶׁיְהָא מַכִּיר וְרָגִיל בָּעֲבוֹדָה.

יומא א, ג

לאורך ימי הפרישה והלמידה מעבירים לפני הכוהן את כל הבהמות המשמשות קרבנות ומלמדים אותו לזהותן. הצורך בהוראה אינו מובן שכן ברור שהכוהן "הגדול מאחיו" אמור להיות מסוגל להבדיל בעצמו בין הבהמות. מסתבר שלטקס משמעות סימבולית. כפי שמציינים קנוהל ונאה "כביכול אין הכוהן יודע להבחין בין כבש לפר! התמונה המצטיירת היא של חינוך מבראשית. נראה איפה שלצד הלימוד והדרכה הנדרשים בפועל קיים בשבעת הימים יסוד טקסי ריטואלי של 'חינוך"".

נוסף על המשמעות החינוכית של ימי הפרישה אפשר למצוא בתיאור של המשנה משמעות סימבולית. השימוש במקדש כסמל של חזרה לגן עדן ובכוהנים כמייצגים של האדם משמעות סימבולית. השימוש במקדש כסמל של חזרה לגן עדן ובכוהנים כמייצגים של הראשון הוא מן המפורסמות. <sup>12</sup> כך למשל, תפקידי האדם בגן עדן היו "לעבדה ולשמרה" (בראשית ב, טו), והפעם היחידה בתנ"ך שצמד המילים הזה חוזר בו הוא בהקשר של המקדש – תפקידי הכוהנים והלוויים. <sup>13</sup> יתרה מזו, הקשר בין הכוהן הגדול לאדם בגן עדן עולה כבר בסיפור ימי המילואים שבמשכן – אהרן ובניו אינם מתלבשים בכניסתם לאוהל

מועד אלא משה מלבישם (שמות כט, ויקרא ח). מהדהדת כאן ההקבלה הלשונית לסיפור הלבשת אדם וחווה בטרם היציאה מגן עדן:

״וְלִבְנֵי אַהֲרֹן תַּעֲשֶׂה כֻתְּנֹת... וְהִלְּבַּשְׁתָּ אֹתָם אֶת אַהֲרֹן אָחִיךָ וְאֶת בָּנִיו...״ שמות כח. מ-מא ״וַיַּעַשׂ ה׳ אֱלהִים לְאָדָם וּלְאִשְׁתּוֹ **כָּתְנוֹת** עוֹר וַיַּלְבִּשִׁם״ בראשית ג. כא

משנתנו מעמיקה הקבלה זו. העברת החיות לפני הכוהן הגדול מזכירה את האדם בגן עדן, הנותן שמות לכל החיות ״נַיָּצֶר ה׳ אֱלֹהִים מִן הָאֲדָמָה כָּל חַיַּת הַשְּׁדֶה וְאֵת כָּל עוֹף הַשְּׁמִיִם וּנְבֶּב אָל הָאָדָם נָפֶשׁ חַיָּה הוּא שְׁמוֹ: וַיִּקְרָא וַיְבֶב אָל הָאָדָם נָפֶשׁ חַיָּה הוּא שְׁמוֹ: וַיִּקְרָא וַיְבָּא אָל הָאָדָם לָּכְל הַבְּהָמָה וּלְעוֹף הַשְּׁמֵיִם וּלְכֹל חַיַּת הַשְּּדֶה״ (בראשית ב, יט-כ). ער המזרח״ מזכיר את גן עדן שניטע ״מקדם״. בדומה לכך, במשנה ה משביעים את הכוהן הגדול בשם השם לבל ישנה מהנאמר לו, וכך אנו נזכרים בחטא האדם בגן עדן, ששינה ממה שאמר לו הקב״ה ״ומעץ הדעת טוב ורע לא תאכל ממנו...״ (בראשית ב, יז). השוואה זו מדגישה את הראשוניות של יום הכיפורים, את החזרה לנקודת ההתחלה בכל יום כיפור... מחדש.

אם כן, יום הכיפורים מחזיר את האדם לנקודת הראשית, לבריאה ולגן העדן. הכוהן הגדול לומד הכול מחדש, נחנך מחדש ומתקדש לכהונה גדולה לשנה נוספת. את הצורך להתחיל מחדש מדי שנה בשנה אפשר להסביר על פי תפיסת המציאות המוצגת בספר הקדום, "ספר יצירה". בספר יצירה<sup>16</sup> המציאות מחולקת לשלושה ממדים המקבילים זה לזה עולם (מקום), שנה (זמן) ונפש (אדם). קשה להתעלם מהעובדה שבניגוד לאדם ולמקום המיוצגים באמצעות מושגים אין-סופיים כמעט, הזמן מיוצג באמצעות יחידה של שנה – כל שנה היא מיקרוקוסמוס, התחלה של עולם שלם. העולם הגדול והאדם (העולם הקטן) נולדים מחדש בכל שנה ומקבלים את ייעודם.

בתלמוד נקרא יום הכיפורים ״עבודה תחילה במקום״ (בבלי, יומא ג ע״ב). שם זה ניתן לו מכיוון שכל שנה היא מציאות חדשה ומנותקת מהשנה שקדמה לה. ולכן יום הכיפורים הוא תמיד תחלת עבודה ב״מקום״ חדש שעד כה איש לא נכנס אליו, ובכל שנה שוב צריך לחזור על האירועים המכוננים של המשכן.<sup>17</sup> יום הכיפורים מכפר על ידי שהוא מחזיר את האדם לנקודת הראשית, לבריאה ולגן העדן, לזמן שבו העולם טרם הזדהם בחטא האדם.

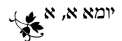
- ראה על כך באריכות קנוהל ונאה, מילואים, עמ' 44-17.
- בתרבויות רבות ישנם טקסי מעבר המחולקים לשלושה חלקים ניתוק מהמעמד המקורי, תקופת מעבר וחזרה לחברה ולתפקיד. לעתים חוזרים על הטקס כדי לחדש את מעמדו של נושא תפקיד מסוים (בעיקר מלכים). ראה מילגרום, ויקרא, עמ' 569-566.
  - שם, עמ' 538.
- יומא יב ע״ב. ראה גם ירושלמי יומא א, א ״מה אמור בענין מפרישין אותו כל שבעה ועובד כל שבעה ומחנכין אותו כל שבעה ומחנכין אותו כל שבעה אף זה מפרישין אותו כל שבעה ועובד כל שבעה ומחנכין אותו כל שבעה״, הובא על ידי קנוהל ונאה, מילואים, עמ״ 19.
  - 1.82-80 נולפיש, משחקי לשון, עמ' 82-80.
    - מילגרום, ויקרא, עמ' 1012. <sup>6</sup>
- 1 ויקרא ח, ו-יד. ישנו סיפור מפורסם על הכתרתו של קארל הגדול המספר שכאשר רצה האפיפיור לענוד לראשו של קארל את הכתר, סירב קארל, לקח את הכתר מידו והכתיר את עצמו, והביע בכר שאינו כפוף לכנסייה.
  - .542 שם, עמ'
- 9 אפשר לראות עקרון זה במשנה המפורסמת שבפתיחת מסכת אבות. יש לשים לב כי באותה המשנה הנביאים משמשים רק חוליה במסורת הלימוד והמסירה ״ויהושע לזקנים וזקנים לנביאים, ונביאים מסרוה לאנשי כנסת הגדולה״.
- יתרה מזו, הכוהן הגדול בסופו של דבר הוא בר החלפה. במשנה הראשונה מסופר: ״ומתקינין לו כהן אחר תחתיו שמא יארע בו פסול״. תודתי למרדכי זלר שהעיר לי על כך.
  - 11 קנוהל, נאה, מילואים, עמוד 20.
- לרשימה ארוכה של הקבלות לשוניות ורעיוניות בין הפסוקים שמתארים את שני המקומות, לרבות אלו המצוטטים כאן, ראה: ברמן, מקדש, עמ' 21-34; וונהיים, מקדש וגן עדן, עמ' 12-15; לוינסון, סיני, עמ' 131-128. כמו כן הם מביאים (שם) מקורות עשירים בספרות חז"ל המשווים את המקדש לגן עדן. אליאדה הגיע לאותה מסקנה שהמשכן הוא שחזור של גן עדן, אף בלי שהכיר את ההקבלות הלשוניות ביניהם (אליאדה, תבניות, עמ' 233-222). נוסף על ההוכחות בגוף המאמר יש לציין שה"כרובים" נזכרים במקרא בשני הקשרים בלבד בגן עדן ובמשכן (ובמקדש).
  - <sup>13</sup> במדבר ג. ז-ח: שם ח. כו: שם יח. ה.
- 14 תודתי לברוך שיח שעמד על הרמז כאן לגן עדן. במדרש (בראשית רבה פרשה יז) בולט הקשר הלשוני אף יותר.

מה עשה הקב"ה הביא לפניהם בהמה וחיה ועופות, אמר להן זה שמו מה שמו, ולא היו יודעין, וזה מה שמו, ולא היו יודעין, העבירם לפני אדם אמר לו זה מה שמו, שור, וזה מה שמו, גמל, וזה מה שמו, חמור, וזה מה שמו, סוס, הה"ד ויקרא האדם שמות לכל הבהמה וגו".

- וו. תודתי לרפאל קרץ שעמד על נקודה  $^{15}$ 
  - $^{-10}$ מפרק ג משנה ג עד סוף הספר.

17 וראה קנוהל ונאה, **מילואים**, עמ' 22, המסבירים את הראשוניות של "עבודה תחילה" בכך שהמקדש נחנך מחדש. בפרק הנוכחי עסקנו בעיקר בחנוכה המחודשת של הכוהן הגדול, בנספח נתייחס לחנוכה מחודשת של המקדש עצמו.

## מקומה של אשת הכוהן הגדול



ביתו, זו אשתו. אַמָרוּ לוֹ, אָם כָּן, אֵין לַדַּבַר סוֹף:

שבעת ימים קדם יום הכפורים מפרישין כהן גדול מביתו

וּמַתַקִינִין לוֹ כֹהָן אֲחֵר תַּחְתַּיו,

רַבִּי יִהוּדָה אוֹמֶר, אַף אִשָּׁה אַחֵרֵת

מַתְקִינִין לוֹ, שֲׁמַא תַמוּת אִשְׁתּוֹ, שַנאַמַר ״וִכְפַּר בַּעָדוֹ וּבְעָד בֵּיתוֹ״.

לַלְשָׁכַּת פַּלְהַדְרִין,

שַׁמַא יָאַרַע בּוֹ פָסוּל.

המשנה פסקה שתי הלכות הנוגעות לחייו האישיים של הכוהן הגדול לפני עבודת יום הכיפורים – עליו להיות נשוי ופרוש מאשתו. לכאורה שתי ההלכות סותרות זו את זו. כלום הקשר בין איש לאישה הוא פתח למגע עם הקודש או מחסום בפניו? אמנם אפשר לפתור את המתח אם נראה בחיוב של הכוהן להיות נשוי דרישה טכנית גרדא הנגזרת מהפסוק "וכפר בעדו ובעד ביתו". אולם מלשון הרמב"ם משמע שמדובר במאפיין מהותי, "כהן גדול נשוי":

וכן שאר העבודות של יום זה כגון הקטרת הקטורת של כל יום והטבת הנרות הכל עשוי בכהן גדול נשוי שנאמר וכפר בעדו ובעד ביתו ביתו זו אשתו.

רמב״ם, עבודות יום הכיפורים א, ב

אם כן, היות הכוהן נשוי הוא חלק בלתי נפרד מזהותו, ועבודת יום הכיפורים מותנית בכך. ואולם למרבה התמיהה. חלק מהותי זה חייב שלא לבוא לידי ביטוי ביום הכיפורים עצמו. ברצוני להציג את משמעות המתח בין חובת הנישואים לחובת הפרישה על פי תפיסת עולמו של הזוהר הקדוש.

לדברי הזוהר, אדם שאינו נשוי הוא אדם פגום ואפילו לא נחשב אדם. כוהן שאינו נשוי הוא בעל מום ואינו ראוי להקריב קרבנות:

אדם כי יקריב, להוציא את מי שאינו נשוי... שהוא אינו אדם ואינו בכלל אדם והשכינה לא שורה עליו כיון שהוא פגום, ונקרא בעל מום... אדם שמצוי זכר ונקבה הוא ראוי להקריב קורבן.

 $^{2}$ תרגום $^{1}$  זוהר ויקרא ה ע"ב

ברם אם שלמות האדם בהיותו איש ואישה, מדוע על הכוהן לפרוש מאשתו? על פי אחד ההסברים, פרישת הכוהן הגדול נלמדת מפרישתו של משה לפני עלייתו להר סיני, פרישה שעל פי הזוהר הייתה רק בדיעבד:

אמר רבי יצחק א׳ ד׳׳ויקרא׳׳ אמאי היא זעירא (קטנה)?

אמר ליה אתקיים משה בשלימו ולא בכלא דהא אסתלק מאתתיה,

בספרי קדמאי אמרי לשבחא

ואנן הכי תנינן מאי דאסתלק לעילא יתקשר לעילא ולתתא וכדין איהו שלים

תרגום: אמר רבי יצחק (האות) א' של (המילה) ויקרא, מדוע היא קטנה?

אמר לו: משה התקיים בשלימות אבל לא בכל, משום שהוא הסתלק מאשתו.

בספרים קדומים אמרו לשבח,

אנחנו למדנו כך: מי שעולה למעלה יתקשר למעלה ולמטה וכך יהיה שלם.

זוהר, ויחי רלד ע"ב

הזוהר דן בכתיב הזעיר של האות אל״ף בפסוק ״וַיִּקְרָא אֶל מֹשֶׁה וַיְדַבֵּר ה׳ אֵלָיו מֵאֹהֶל מוֹעֵד לֵאמֹר״ (ויקרא א, א). הזוהר מסביר שאף על פי שבספרים קדומים הסבירו את פרישתו של משה לשבח, למעשה היא פגמה בשלמותו, ועל כך מרמזת האל״ף הקטנה. המדרגה האידאלית, השלמות, היא כאשר בכוחו של האדם להיות מחובר גם למעלה וגם למטה – לעלות להר סיני, ועם זה לא לנטוש את חיי המשפחה. קטע נוסף של הזוהר מבהיר רעיוז זה:

פתח ואמר "ויקרא אל משה" הא' הקטנה שכאן, מדוע?

כיוון שאותה קריאה לא הייתה בשלמות.

ושם שלמות של זכר ונקבה " $\lambda$ דם שת אנוש", אדם שלם, זכר ונקבה.

תרגום $^{3}$  שם. רלט ע"א

כנגד האל"ף הקטנה ב"ויקרא", המשקפת את היעדר השלמות עקב הניתוק, מופיעה אל"ף גדולה בשם "אדם" בתחילת ספר דברי הימים. אל"ף גדולה, המשקפת את השלמות של זכר ונקבה.

רעיון השלמות המתאפשרת רק באיחוד של זכר ונקבה, וההנגדה בין משה רבנו ובין המדרגה הגבוהה יותר של אדם הראשון, פותח בכתביו של הרב קוק:

...יש הבדל בין אותה האורה [= של האספקלריה המאירה של משה רבינו] ובין מדת ... זיהרא עילאה דאדם הראשון בזה,

שמצד אספקלריא המאירה הגופניות נשארה קצת במעמדה, וממחציתו ולמטה נקרא איש, נאמר גבי משה. ומתוך כך פירש מן האישה.

...ם אתם אלוהים אמרתי אני כולה, הופניות מתעלה מתעלה הראשון הראשון מתעלה עילאה אני זיהרא ומצד מתבים חלה מתעלה פסקה ח $^4$ ר

ספרו של הרמח"ל "משכני עליון" מוקדש לתיאור בית המקדש השלישי. לדעתו "בחטא האדם נתקלקלו הדברים", ורק לכן לא הגיע מקדש שלמה למדרגה שהייתה בראשית העולם. מקדש ראשון ומקדש שני היו חלקיים ואילו המקדש השלישי יגיע עד למדרגת העולם שלפני החטא. בשפה קבלית – מקדש שלמה היה בסוד החכמה והמקדש השלישי בסוד הכתר.

מהנאמר בזוהר ומחזונו של הרמח"ל אפשר לצפות שבמקדש השלישי התקשרותו של הכוהן הגדול עם העולם של מעלה לא תחייב פרישות ונתק מהעולם של מטה, וכך יזכה לפגוש את הקדושה העליונה מתוך שלמות של זכר ונקבה.

- וכך לשון הזוהר ״אדם כי יקריב לאפוקי מאן דלא אתנסיה... דלאו איהו אדם ולא בכללא דאדם הוא ושכינתיה לא שריה עלוהי. בגין שאיהו פגים, ואקרי בעל מום... אדם דאשתכחו דכר ונוקבא האי חזי לקרבא קרבנא...״.
- בהקשר זה ראה גם את הזוהר (ויצא קמט ע״ב) על שיעקב אבינו, כשישן בבית אל ראה את הקב״ה רק בחלום ולא בנבואה משום שטרם היה נשוי.
  - פתח ואמר ׳ויקרא אל משה׳ הכא אל׳׳ף זעירא אמאי? בגין דהאי קריאה לא הוה בשלימו... התם שלימו דדכר ונוקבא ׳אדם שת אנוש׳, אדם שלימו דכר ונוקבא.
    - ראה גם דברים דומים שכתב במקום אחר:

. העבודה האלוהית היותר עליונה היא אותה שהיא מקושרת ישר אל הטבע

נתחללה קדושה עליונה זו על ידי זוהמת האדם, שהשחיתה את פולחן הטבע, בעשותה אותה למפלצת אלילית, במקום שהוא צריך להיות בסיס איתן להאידיאליות העליונה.

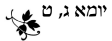
זיהרא עילאה דאדם הראשון היא כוללת מדה עליונה זו העולה עד למעלה מהאספקלריא המאירה של גבואת משה רבנו.

שמונה קבצים ג פסקה סו.

משכני עליון״, בתוך לוצאטו, גנזי הרמח״ל, עמ׳ קנה-קנו. 5 °′′

# השעירים והשערים – בין גורל לנם

בָּא לוֹ לְמִזְרַח הָעַזָּרָה, לִצְפוֹן הַמִּזְבֵּח, הַפְּגָן מִימִינוֹ וְרֹאשׁ בֵּית אָב מִשְּׁמֹאלוֹ. וְשָׁם שְׁנֵי שְׁעִירִים, וְקַלְפִּי הָיְתָה שָׁם וּבָה שְׁנֵי גוֹרָלוֹת. שֶׁל אֶשְׁבְּרוֹעַ הָיוּ, וַעֲשָׁאָן בֶּן גַּמְלָא שֶׁל זָהָב, וְהָיִּ מִזְבִּירִין אוֹתוֹ לְשָׁבַח:



בתיאור זה מתחיל סיפור הגרלת השעירים שהאחד מהם לחטאת והאחר לעזאזל. ואולם הרצף העלילתי נקטע לפתע בשתי משניות העוסקות לכאורה בנושא אחר לחלוטין:

ָבֶן קָטִין עָשָׂה שְׁנֵים עָשָׂר דַּד לַכִּיּוֹר, שֶׁלֹא הָיוּ לוֹ אֶלָּא שְׁנַיִם.

ּוְאַף הוּא עָשָׂה מוּכְנִי לַכִּיּוֹר, שֶׁלֹּא יִהְיוּ מֵימָיו נִפְּסָלִין בְּלִינָה.

מָנְבֵּז הַמֶּלֶךְ הָיָה עוֹשֶׂה כָּל יְדוֹת הַבֵּלִים שֶׁל יוֹם הַכִּפּוּרִים שֶׁל זָהָב.

הִילְנִי אָמּוֹ עָשְׂתָה נִבְרָשֶׁת שֶׁל זָהָב עַל פִּתְחוֹ שֶׁל הֵיכָל. וְאַף הִיא עָשְׂתָה טַבְלָא שֶׁל זָהָב, שָׁפָּרָשֵׁת סוֹטָה כְתוּבָה עָלֶיהָ.

: נִיקָנוֹר נַצֲשׁוּ נִסִּים לְדַלְתוֹתָיו, וְהָיוּ מַזְכִּירִין אוֹתוֹ לְשֶׁבַח

ּוְאֵלוּ לְגְנַאי, שֶׁל בֵּית גַּרְמוּ, לא רָצוּ לְלַמֵּד עַל מַעֲשֵׂה לֶחֶם הַפָּנִים.

ָּיֶה הַקְּטרֶת. שֶׁל בֵּית אַבְטִינָס לֹא רָצוּ לְלַמֵּד עַל מַעֲשֵׂה הַקְּטרֶת.

ָהָגְרַס בֶּן לֵוִי הָיָה יוֹדֵעַ פֶּרֶק בַּשִּׁיר וְלֹא רָצָה לְלַמֵּד.

ָבֶן קַמְצָרְ לֹא רָצָה לְלַמֵּד עַל מַעֲשֵׂה הַכְּתָב. ,

עַל הָרָאשׁוֹנִים נֶאֶמֶר, זֵכֶר צַדִּיק לְבְרָכָה. וְעַל אֵלוּ נֶאֱמֵר, וְשֵׁם רְשָׁעִים יִרְקַב.

יומא ג, י-יא

מקומן של משניות הללו, המונות לשבח או לגנאי דמויות הקשורות למקדש, צריך היה להיות מוסבר בזיקה לסוף משנה ט: "ועשאן בן גמלא של זהב והיו מזכירין אותו לשבח". למרות זאת, האריכות והפירוט שנוקטת המשנה אומרים "דרשני", במיוחד מכיוון שבגינם נדחה המשך תיאור הגורל וקורות השעירים לפרק הבא.

נראה שיש קשר מהותי בין משניות אלו ובין תיאור הגורלות, והוא שהוביל להצמדתן זו לזו. רשימות הנזכרים לשבח ולגנאי מוקבלות לשני הגורלות – האחד לה׳ והאחר לעזאזל. הצדיקים – לה׳, "זכר צדיק לברכה", ואילו הרשעים – לעזאזל, "שם רשעים ירקב". אולם הקבלה זו אינה שלמה, וההבדל רומז למשמעות המרכזית – הקב"ה בוחר לאן יישלח כל שעיר, ואילו האדם, האחראי לגורלו, בוחר ביום הכיפורים את דרכו בעצמו.

רמז לכך שהגורלות מייצגים שתי בררות העומדות בפני האדם נלמד מהחומר שהגורלות עשויים ממנו. אשכורע, שהוא צבע עורם של בני ישראל לפי הנאמר בנגעים:<sup>2</sup>

רַבִּי יִשְׁמָעֵאל אוֹמֵר, בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, אֲנִי כַפָּרָתָן, הֲרֵי הֵן כְּאֶשְׁכְּרוֹעַ, לא שְׁחוֹרִים וְלא לָבַנִים, אֵלֶא בִּינוֹנִיִּים.

 $^3$ נגעים ב. א

עיון במשנה זו מעלה הקבלה נוספת בין גורל השעירים ובין גורל עם ישראל. במשנה שבנגעים נודעת כפל משמעות למילה "בינוניים" – המשמעות הגלויה היא תיאור צבע עור שאינו לבן ואינו שחור אלא מעט כהה. אולם ההקשר הכללי של נגעים הבאים עקב חטא ושל הצהרתו של רבי ישמעאל על נכונותו להיות כפרה לישראל מעלים אפשרות נוספת – ישראל "בינוניים" לא רק בצבע עורם אלא גם באיכותם הרוחנית – לא צדיקים, אבל גם לא רשעים.

למעמד ה"בינוניים" יש זיקה מיוחדת ליום הכיפורים ולשתי הדרכים הגלומות בו – כשני השעירים הם עומדים מול שני גורלות אפשריים:

אמר רבי כרוספדאי אמר רבי יוחנן: שלשה ספרים נפתחין בראש השנה, אחד של רשעים גמורין, ואחד של צדיקים גמורין, ואחד של בינוניים. צדיקים גמורין בנתבין ונחתמין לאלתר לחיים, רשעים גמורין – נכתבין ונחתמין לאלתר למיתה, רשעים גמורין – נכתבין ונחתמין לאלתר למיתה, בינוניים – תלויין ועומדין מראש השנה ועד יום הכפורים.

זכו – נכתבין לחיים, לא זכו – נכתבין למיתה.

בבלי, ראש השנה טז ע״ב

### נס ניקנור והגורלות

אחד מהנזכרים לשבח הוא ניקנור ש״נעשו נסים לדלתותיו״. אפשר להסביר את משמעותו של נס ניקנור מתוך השוואתו לסיפור הגורלות.

בתלמוד הבבלי מוזכר כי אחת המצוות שבגינן אומות העולם לועגות לעם ישראל היא השעיר המשתלת.<sup>5</sup> לדעת הרמב"ן הסיבה לכך היא "כי יחשבו שאנו עושים כמעשיהם", כלומר הם חושבים ששליחת השעיר לעזאזל, הנתפס כייצוג של כוח דמוני, מוכיחה שגם ביהדות ישנה עבודה ליותר מאל אחד וכי מקום מושבו של האל השני במדבר. כמובן, האמת היא ההפך הגמור, כפי שהרמב"ן מסביר:

וזה טעם הגורלות, כי אילו היה הכהן מקדיש אותם בפה לה' ולעזאזל, היה כעובד אליו ונודר לשמו, אבל היה מעמיד אותם לפני ה' פתח אהל מועד, כי שניהם מתנה לה' והוא נתן מהם לעבדו החלק אשר יבא לו מאת השם, הוא הפיל להם גורל וידו חלק להם, כענין שנאמר "בחיק יוטל את הגורל ומה' כל משפטו"

וגם אחרי הגורל היה מעמידו לפני ה' לומר שהוא שלו

ואין אנחנו מכוונים בשילוחו אלא לרצון לשם, כמו שאמר "יעמד חי לפני ה' לכפר עליו לשלח אותו וגוי", ולכר לא נשחוט אותו אנחנו כלל.

פירוש הרמב"ן על התורה, ויקרא טז, ח

האדם מצדו מביא את שני השעירים לפני הקב״ה, והוא, באמצעות הגורל, בוחר מי מהם יישלח לעזאזל. וכך עצם הנתינה של שעיר לעזאזל, שנעשית על פי בחירת הקב״ה, מגדירה את ההיררכיה ביניהם ומבהירה מיהו האדון ומיהו העבד. הטקס מלמד שכל הכוחות בעולם, גם של עזאזל, נתונים לשילטונו של ה׳, מלך העולם.

בתוספתא מופיע סיפור הנס של ניקנור:

ניקנור מפני שנעש' בהן נס...

מהו גס שנעשה בהן אמרו כשהיה ניקנור מביאם מאלכסנדריא של מצרים עמד עליהן נחשול שבים לטבען ונטלו אחד מהן והטילוהו לים ובקשו להטיל את השני ולא הניחן ניקנור

אמ׳ להם אם אתם מטילין את השיני הטילוני עמו

יפו של לנמילה של יבא עד שהגיע לנמילה של

כיון שהגיעו לנמילה של יפו היה מבעבע ועולה מתחת הספינה

ויש אומ׳ אחת מן חיה שבים בלעה אותו וכיון שהגיע ניקנור לנמילה של יפו פלטתו והטילתו ליבשה...

תוספתא, יומא ב, ד

הספינה נקלעה לסערה והייתה בסכנת טביעה. המלחים הטילו לים את אחת הדלתות של ניקנור, והוא סיכן את חייו כדי להציל את הדלת השנייה בשביל המקדש. הוא הצליח אך הצר על אובדנה של הדלת הראשונה. הקב״ה הביע את שביעות רצונו ממסירות הנפש של ניקנור על ידי שבדרך נס הביא בשלום גם את הדלת שהוטלה לים.

כמו הדמיון מצד השם כך מצד התוכן. גם השעירים וגם השערים כולם נועדו לעמוד לפני ה' בבית המקדש. כנגד השעיר שנשלח לעזאזל ישנה הדלת שהוטלה לים על פי מסורה אחת $^{6}$  או נבלעה בפי "חיה שבים" לפי מסורה אחרת. בסופו של דבר, מתברר כי רצונו של הקב"ה הוא המכוון את מקומם הסופי של השעירים ושל השערים, אם על ידי גורל אם על ידי נס. וגם מה שלכאורה נשלח ל"עזאזל" למעשה שייד לה".

בסיפור הנס, כפי שהוא מופיע בתלמוד הבבלי, הדמיון לגורלות בולט עוד יותר:

תנו רבנז: מה נסים נעשו לדלתותיו?

אמרו: כשהלך ניקנור להביא דלתות מאלכסנדריא של מצרים,

בחזירתו עמד עליו נחשול שבים לטבעו.

נטלו אחת מהן והטילוה לים, ועדיין לא נח הים מזעפו.

בקשו להטיל את חברתה, עמד הוא וכרכה,

אמר להם: הטילוני עמה!

מיד נח הים מזעפו.

בבלי, יומא לח ע"א

אם נדייק בלשון התלמוד הבבלי נראה שנוסעי הספינה רצו להטיל את הדלתות לים לא רק כדי להקל על מסעה – "נטלו אחת מהן והטילוה לים, ועדיין לא נח הים מזעפו". בהטלת הדלת רצו המלחים לפייס את הים בקרבן. אבל הים המשיך לסעור. המלחים דבקו בטעותם וסברו שהמתנה לא הייתה מספקת ולכן ניסו "להקריב" גם את הדלת השנייה. לעומתם ניקנור רצה שהדלת תהיה לה' וסיכן את חייו כדי להצילה, ומעשה המכווון כלפי הקב"ה דווקא, ולא כלפי הים, הוא שהשקיט את הים מזעפו. לפנינו הנגדה בין טעותם של המלחים המאמינים כי הים הוא כוח עצמאי ובין אמונתו של ניקנור בשליטת ה' בעולם. הבנה זו של סיפור ניקנור מעניקה משמעות מיוחדת לשיטת הספרא, אשר לפיה בשערי ניקנור הועמדו שוי השעריתים.

״ולקח את שני השעירים״ מלמד שהם מעכבים זה את זה, לפני ה׳ פתח אהל מועד, מעמידו בשערי ניקנור אחוריהם למזרח ופניו למערב. ספרא, אחרי מות פרשה ב

#### שני ניקנורים

לסיום נציין שבספרות חז"ל נזכרות שתי דמויות בשם ניקנור – הראשון זכה ששעריו עמדו בבית המקדש, ואילו השני, גופתו נתלתה על שערי ירושלים מול המקדש. ובמילים אחרות הראשון, הנזכר לשבח – לה', ואילו השני, שם רשעים ירקב – לעזאזל:

ניקנור אחד מאפרכי יוונים היה, ובכל יום ויום היה מניף ידו על יהודה וירושלים, ואומר: אימתי תפול בידי וארמסנה

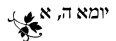
וכשגברה מלכות בית חשמונאי ונצחום,

קצצו בהונות ידיו ורגליו ותלאום בשערי ירושלים

ואמרו: בהם תעשה – על ירושלים שהיו שהיו וידיים וידיים בהם מדבר שהיה פה ואמרו: פה שהיה מדבר בגאוה ע"ב מע"ל. תענית אייב בכלי. תענית יח ע"ב בכלי.

- תודתי לחובב יחיאלי שהאיר לי שהנגדת המשנה של שבח לצדיק לעומת גנאי לרשע מקביל להגנדת שני השיעירים, אחד לה׳ ואחד לעזאזל.
- תודתי למוטי פרי על שהאיר לי קשר זה. פיתוח למשמעותה הכפולה של המילה "בינוניים" מודתי למוטי פרי על המילה היבינוניים" הוספתי כאז.
- הצגת השעירים כשני טיפוסים של בני אדם מופיעה גם במדרש, ובזוהר מופיע קשר שבין שני השעירים לבין שני בני יצחק: השעיר לעזאזל כנגד עשו (בראשית רבה פרשה סה), והשעיר לה׳ כנגד יעקב (זוהר, תולדות קלח ע״ב). עוד הזוהר סובר שכנגד הכוהן שהביא את השעיר לה׳, שלא היה בו מום, ישנו האיש העתי שהביא את השעיר לעזאזל והיה בעל מום (זוהר, אמור צ ע״ב).
- הציטוט בתלמוד הוא בשם רבי יוחנן, שחי כמובן לאחר תקופת המשנה. אולם בהמשך הקטע מתברר שהמונח "בינוניים" במובן המעמד בין צדיקים לרשעים, מופיע כבר אצל בית שמאי, ולכן אפשר להצביע על השימוש הכפול כבר בתקופת התנאים.
  - בבלי, יומא סז ע״ב. 5
  - יהטלה" משמשת גם ביחס להפלת גורל, ראה תוספתא, בבא בתרא ג, ז.  $^{6}$ 
    - תוספתא, יומא ב, ד.  $^{7}$
- אווה לבבלי ש שני נסים, לא רק החזרת הדלת אלא גם שהים נח פתאום. השווה לבבלי (ולמשנה) שם כתוב "נסים" ואילו בתוספתא "נס".
  - שיטת הספרא שונה משיטת המשנה הסוברת שמקום ההגרלה היה בתוך העזרה (יומא ג, ט).  $^{9}$
- והשווה למגילת תענית, מסופר שתאריך הניצחון על ניקנור הוא י״ג אדר, הוא התאריך שעלה בגורל שהפיל המן הרשע (״הפיל פור הוא הגורל״) להשמיד להרוג ולאבד את ישראל (אסתר ג, ז: שם, ז, יג).

# להיכנס ולצאת מקודש הקדשים



הוֹצִיאוּ לוֹ אֶת הַבּּף וְאֶת הַמַּחְתָּה, וְחָפַּן מְלֹא חָפְנֶיו וְנָתַן לְתוֹךְ הַבִּף, הַגָּדוֹל לְפִי גָּדָלוֹ, וְהַקָּטָן לְפִי קָטְנוֹ, וְכָךְ הָיְתָה מִדְּתָה.

נָטַל אֶת הַמַּחְתָּה בִּימִינוֹ וְאֶת הַכַּף בִּשִּׁמֹאלוֹ.

הָיָה מְהַלֵּךְ בַּהִיכָּל, עֵד שֶׁמַּגִּיעַ לְבֵין שְׁהֵּי הַפְּרוֹכוֹת הַמַּבְהִּילוֹת בֵּין הַקֹּדֶשׁ וּבִין קֹדֶשׁ הַקֵּרָשִּים, וּבֵינִיהָן אַפָּה.

רַבִּי יוֹסֵי אוֹמֵר, לֹא הָיְתָה שָׁם אֶּלָּא פָּרֹכֶת אַחַת בִּלְבָד, שָׁנָּאֲמֵר ״וְהִבְּדִּילָה הַפָּרֹכֶת לֶכֶם בֵּין הַקְּדֶשׁ וּבִין קֹדֶשׁ הַקָּרָשִּׁים״.

הַחִיצוֹנָה הָיְתָה פְּרוּפָה מִן הַדָּרוֹם, וְהַפְּנִימִית מִן הַצָּפוֹן. מְהַלֵּךְ בֵּינֵיהֶן, עֵד שֶׁמַּגִּיע לַצְּפוֹן. הִגִּיע לַצְּפוֹן, הוֹפֵךָ פָּנָיו לַדָּרוֹם, מְהַלֵּךְ לִשְׁמֹאלוֹ עָם הַפָּרֹכֶת עַד שֶׁהוּא מִגִּיע לָאָרוֹן,

צָבַר אֶת הַקְּטֹרֶת עַל גַּבֵּי גֶחָלִים, וְנִתְמַלֵּא כָל הַבַּיִת כָּלוֹ עֲשָׁן.

הָגִּיעַ לָּאָרוֹן. נוֹתֵן אֶת הַפַּחִתָּה בֵּין שָׁנֵי הַבַּדִּים.

ָּנֶא וּבָא לוֹ בְדֶרֶךְ בֵּית כְּנִיסָתוֹ וּמִתְפַּלֵל תְּפִּלֶּה קְצֶרָה בַּבַּיִת הַחִיצוֹן, וְלֹא הָיָה מַאֲרִיךְ בִּתְפִלֶּתוֹ, שֶׁלֹא לְהַבְעִית אֶת יִשְׂרָאֵל:

"יומא", כלומר "היום", הוא שמה של המסכת שאנו עוסקים בה. שם המסכת מדגיש את ייחודו ואת חשיבותו של יום הכיפורים. ספר יצירה (ג, ב) מחלק את ההוויה לשלושה ממדים: עולם (מקום), שנה (זמן) ונפש (אדם). התבוננות בעבודת יום הכיפורים מגלה שאותו יום הוא שיאו של כל אחד משלושת הממדים הללו. במקום הקדוש ביותר בעולם – בקודש הקדשים ובזמן הקדוש ביותר בשנה – שבת שבתון, נעשית העבודה בידי הכוהן הגדול. וכך הקדושה מתגלה בשיא תפארתה, בכל שלושת ממדיה.

משנתנו מתארת את רגע השיא של היום הגדול – כניסתו של הכוהן הגדול לפני-ולפנים. המשנה מופיעה בלב המסכת – ארבעה פרקים לפניה וארבעה אחריה. כך, גם מבחינת ספרותית משנתנו ״לפני-ולפנים״.¹

לאחר שהכוהן מניח את הקטורת על הגחלים ״ונתמלא הבית עשן״.² המשנה נוקטת כאן לשון המרמזת לפסוק בישעיהו ״והבית ימלא עשן״ (ישעיהו ו, ד), שהקשרו הוא ההתגלות ונבואת ההקדשה של הקב״ה לישעיהו.³ מלבד העשן אפשר להצביע על נקודות דמיון

נוספות בין המשנה ובין המחזה שראה ישעיהו. במשנה היה הכוהן הגדול "מהלך בהיכל", ואילו בישעיהו "ושוליו מלאים את ההיכל" (שם ו, א). במשנה הפרוכת מבדילה "בין הקודש ובין קדש קדשם" (שם ו, ג). נקודות ובין קדש קדשם" (שם ו, ג). נקודות דמיון אלו יוצרות זיקה בין משנתנו ובין הפרק בישעיהו. כך נוצרת השוואה בין הכניסה "לפני-ולפנים" ובין חווית ההתגלות שזכה לה ישעיהו.

### הענן והענווה

בשבילי, משנתנו היא לב המסכת מסיבות אחרות, אישיות. בקיץ תשס״ב למדנו בישיבת עתניאל את הפרקים ממסכת יומא העוסקים בעבודת יום הכיפורים. כהכנה לקראת הקיץ למד אחד מתלמידיי האהובים, אבי סבאג, על ענן הקטורת. הוא הסביר לחברותא שלו שלדעתו הכוהן הגדול נזקק לענן של עשן בקודש הקדשים מכיוון ש״כרטיס כניסה למקומות קדושים היא ההבנה שאיננו מבינים״, והענן נדרש לטשטש את ראייתו של הכוהן הגדול. לאחר ימים ספורים גילינו שתובנה זו של אבי הכינה אותנו לאירוע קשה ובו חווינו על בשרנו כי ״איננו מבינים״. יומיים לפני פסח נרצח אבי בידי מחבלים בכביש שבין בית חגי לעתניאל בדרכו חזרה לביתו, לאשתו החדשה דפנה.

זמן קצר לאחר הפסח התחיל מבצע "חומת מגן", ושוב מצאתי עצמי חוזר לעסוק במשנה זו. רוב תלמידיי התגייסו ללחימה וניסיתי לשתף אותם בלימוד באמצעות שיחות טלפון. במהלך אחת השיחות הביע אחד התלמידים צער על שהוא מחמיץ את לימוד מסכת יומא. סיפרתי לו על סיומת משנתנו "...ומתפלל תפלה קצרה בבית החיצון ולא היה מאריך בתפלתו שלא להבעית את ישראל". ברגע החשוב ביותר בחייו של הכוהן הגדול הוא היה עומד מול קודש הקדשים ומתפלל אל הקב"ה. הנטייה הטבעית היא למשוך את חוויית הקרבה האינטימית ככל שאפשר, אך הכוהן הגדול ידע שהעם ממתין בחוץ, דואג וקצר רוח, ולפיכך הוא בחר לוותר על מקומו בקודש ויצא החוצה. הסברתי לאותו חייל שגם הוא כמו הכוהן הגדול יצא ממקום קדוש, מבית המדרש, אל החוץ, אל מקום שבו עם ישראל מצוי בצרה הגדול לו

- על כך העיר לי ידידי דוד צורי.
- כך הוא נוסח המשנה על פי כתב יד קויפמן.
- על כך עמדו קנוהל ונאה, מילואים, עמ' 35-34. על נקודות הדמיון הנוספות עמד מוטי פרי, יומא, אל כך עמדו קנוהל ונאה, מילואים, עמ' 35-47.
- 4 אחי, דני, הציע שההתחשבות של הכוהן הגדול בדאגה של ישראל היא תיקון לגורם של חטא העגל, כאשר העם לא ידע מה עלה בגורלו של משה שעלה להר סיני. הסבר זה של דני למשנה הוא חלק משיטה מקיפה על מהות יום הכיפורים וזיקתו למתן תורה. בין הנקודות הבולטות יש לציין שיום כיפור הוא היום שניתנו בו הלוחות השניים, ובו נכנס הכוהן הגדול לקודש הקדשים, מקום הארון אשר בתוכו הלוחות. ראה גנק, יומא, עמ׳ שכז-שלג.

# כוהן גדול ביום הכיפורים מסע של צמיחה אישית

יומא, פרקים א-ז

אָם הָיָה חָכָם, דּוֹרֵשׁ. וָאָם לָאוּ, תַּלִמִידֵי חֲכָמִים דּוֹרְשִּׁין לְפַנֵיו. וְאָם רָגִיל לִקְרוֹת, קוֹרֵא. וְאָם לָאו, וּבַמֶּה קוֹרִין לְפָנָיו. בְּאִיוֹב וּבְעֶזְרָא וּבְדִבְרֵי הַיָּמִים. זְכַרְיָה בֶּן קְבוּטָל אוֹמֵר, פְּעָמִים הַרְבֵּה ַ קָרִיתִי לְפָנָיו בְּדָנִיֵאל: ּלְפָנָיו בְּאֶצְבַע צְרָדָה,

יומא א, ו

בָּקֵשׁ לְהִתְנַמְנֵם, פִּרְחֵי כִהָנָה מַבִּין ואוֹמְרִים לוֹ, אִישִׁי כֹהֵן גָּדוֹל, עֲמוֹד ּוָהָפֵג אַחַת עַל הָרִצְפָּה. וּמַעַסִיקִין אוֹתוֹ עַד שֵׁיַגִּיעַ זְמַן הַשָּׁחִיטָה:

יומא א, ז

המשניות הראשונות של המסכת מתארות את הניתוק של הכוהן הגדול מביתו ומחבריו ואת חניכתו מחדש. במשניות האלה משורטטת דמותו של הכוהן, ויש להודות שהתמונה המצטיירת אינה מחמיאה כלל.

משנה ו מעלה את האפשרות שהכוהן אינו חכם ואפילו אינו רגיל לקרוא. יתרה מזו, העדות "פעמים הרבה קריתי לפניו" מלמדת שהאפשרות שהכוהן הגדול מוגבל ביכולת הקריאה שלו אינה תאורטית בלבד. בלילה הגדול, ליל יום הכיפורים, לילה שצריך להיות מלא דריכות והתרגשות לקראת הבוקר, נחוץ צוות שלם להבטיח שהכוהן הגדול לא יירדם. האמצעים הננקטים לשם כך – "מכין באצבע צרדה" ו"מעסיקין אותו" – אינם משקפים, בלשון המעטה, אווירה של כבוד ויראת רוממות כלפי "הכוהן הגדול מאחיו".

במידת מה המשניות משקפות את המציאות ההיסטורית של סוף ימי בית שני, כאשר מינוי לכוהן גדול הושג באמצעות כסף וקשרים פוליטיים ואיכותו האישית והדתית של הכוהן הגדול הייתה לעתים מזומנות ירודה.

עם זה, נראה לי שאפשר להצביע על בסיס אחר לתיאורי המשנה. יום הכיפורים הוא יום של תשובה, יום שהאדם אמור להשתנות בו ולהשתפר. הכוהן הגדול הוא הדמות המרכזית ביום הזה, והמשנה רוצה לבטא את השינוי העמוק שחל בו במהלך היום ובמהלך עבודתו. עיצוב דמותו של הכוהן הגדול בתחילת המסכת כדמות רדודה משמש תשתית להמחשת השינוי שעתיד להתרחש. נשווה את דמותו של הכוהן הגדול כפי שמצטיירת בתחילת המסכת לדמות המצטיירת בסופה של עבודת היום ונראה שמדובר בשתי דמויות שונות לחלוטין.

בָּא לוֹ כֹהֵן נָּדוֹל לִקְרוֹת.

אָם רָצָה לִקְרוֹת בְּבִגְדֵי בוּץ, קוֹרֵא. וְאָם לֹא, קוֹרֵא בְאִצְטְלִית לָבָן מִשֶּׁלוֹ.

חַזַּן הַכְּנֶסֶת נוֹטֵל סֵפֶּר תּוֹרָה וְנוֹתְנוֹ לְרֹאשׁ הַכְּנֶסֶת, וְראשׁ הַכְּנֶסֶת נוֹתְנוֹ לַסְּגֶן, וְהַסְּגֶן נוֹתְנוֹ לְכֹהֵן גָּדוֹל,

ּוְכֹהֵן גָּדוֹל עוֹמֵד וּמְקַבֵּל וְקוֹרֵא עוֹמֵד,

ָוְקוֹרֵא אַחֲרֵי מוֹת וְאַךְ בֶּעָשוֹר.

וְגוֹלֵל סֵפֵר תּוֹרָה וּמַנִּיחוֹ בְחֵיקוֹ,

וְאוֹמֵר, יוֹתֵר מִמֵּה שֶׁקֶּרָאתִי לִּפְגֵיכֶם כָּתוּב כָּאן, וּבֶעָשוֹר שֶׁבְּחַמֵּשׁ הַפְּקוּדִים קוֹבֵא על פה,

וּמְבֶרֶךְ עָלֶיהָ שְׁמוֹנֶה בְּכָכוֹת, עַל הַתּוֹרָה, וְעַל הָעֲבוֹדָה, וְעַל הַהוֹדָאָה, וְעַל מְחִילַת הֶעָּוֹן, וְעַל הַמִּקְדָשׁ בִּפְנֵי עַצְמוֹ, וְעַל יִשְׂרָאֵל בִּפְנֵי עַצְמָן וְעַל יְרוּשָׁלַיִם בִּפְנֵי עַצְמָה וְעַל הַכּהַנִים בִּפְנֵי עַצְמָן וִעַל שָׁאָר הַתִּפְלָה.

יומא ז, א

הֵבִיאוּ לוֹ בִגְרֵי עַצְמוֹ, וְלָבַשׁ. וּמְלַוִּין אוֹתוֹ עַד בֵּיתוֹ. וְיוֹם טוֹב הָיָה עוֹשֶׂה לְאוֹהֲבְיוּ בְּשָׁעָה שֶׁיָצָא בְשָׁלוֹם מִן הַקּ'דֶשׁ.

יומא ז, ד

לעומת המשנה בפרק הראשון המתארת כוהן גדול פסיבי, שאחרים קוראים לו מתוך הספרים, בפרק השביעי הכוהן הגדול הוא הקורא בתורה לכל העם. העיצוב הספרותי של שני הפרקים ממחיש ניגוד זה: שלוש הפרשיות שהכוהן הגדול קורא, "אחרי מות", "אך בעשור" ו"בעשור" (יומא ז, א), כנגד שלושת הספרים שהיו קוראים לו מהם – איוב, עזרא ודברי הימים (שם א, ו). קריאת הכוהן "על פה" בפרק שביעי מקבילה לאמירה "אישי כהן גדול קרא אתה בפיך" (שם א, ג), המבטאת את החשד שהוא אינו יודע את הפסוקים.<sup>2</sup>

בתיאור של קריאת התורה הכוהן הגדול מצטייר כדמות רוחנית מרכזית בישראל. טקס העברת ספר התורה מאדם לאדם עד לכוהן הגדול – "חזן הכנסת נוטל ספר תורה ונותנו לראש הכנסת וותנו לסגן והסגן נותנו לכהן גדול" מבטא את מקומו בראש לראש הכנסת וותנו לסגן והסגן נותנו לכהן גדול"

ההיררכיה. שמונה הברכות שהוא מברך בסוף הקריאה – ״על המקדש״, ״על ישראל״ וכו׳ – מבססות את מעמדו כמקור של ברכה ושפע.

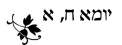
בתחילת המסכת הכוהן הגדול מתנתק מביתו – ״מפרישין כהן גדול מביתו״ (שם א, א), ומחבריו – ״הוא פורש ובוכה והן פורשין ובוכין״ (שם א, ה). המעגל נסגר בסוף היום, כאשר ״מלוין אותו עד ביתו״ ו״אוהביו״ נוטלים חלק ב״יום טוב״. בערב יום הכיפורים הוא בוכה, ובצאתו – חוגג.

הפיוט שמקובל לשלב במוסף של יום הכיפורים מתאר את המעמד שהגיע אליו הכוהן הגדול בסוף היום: "אמת מה נהדר היה כהן גדול בצאתו מבית קדשי הקדשים בשלום בלי פגע... ככוכב הנוגה בגבול מזרח מראה כהן". החובה המוטלת עלינו היא ללמוד ללכת בדרכיו ולעבור במהלר יום הכיפורים מסע של צמיחה והשתנות.

פרק שביעי מסיים את התיאור הכרונולוגי של היום. פרק שמיני מוקדש לנושאים אחרים כגון המשת העינויים.

תודתי למוטי פרי ושורי חזן שהעירו לי על הניגוד בין קריאתו של כוהן גדול כאן לבין היעדר יכולתו לקרוא בפרק א׳. מוטי פיתח את הדברים ביומא, עמ׳ 38-36.

# עינויים ותשובה, כפרה וטהרה



יוֹם הַכְּפּוּרִים אָסוּר בַּאֲכִילָה וּבִשְּתִיָּה וּבִקְתִיצָה וּבִסִיכָה וּבִנְעִילַת הַפִּנְדֶּל וּבְתַשְׁמִישׁ הַמִּשָּה. וְהַמֶּלֶךְ וְהַכַּלָה יִרְחֲצוּ אֶת פְּנֵיהֶם. וְהָחָיָה תִנְעוֹל אֶת הַפִּנְדֶּל,

דַּבָרֵי רַבִּי אֱלִיעֶזֶר, וַחֲכָמִים

אוסרין:

#### כוהן וציבור

שבעת הפרקים הראשונים של מסכת יומא מתמקדים בדמות אחת – בכוהן הגדול, ובעבודתו במקום אחד – בבית המקדש. הפניית המבט אל עבר סיפור יחיד מאפשרת יצירת תמונה מפורטת ומלאת עוצמה מצד אחד, אך נעדרת התייחסות לממדים האחרים של יום הכיפורים ולמשמעותו הרוחנית מצד אחר. הפרק האחרון של המסכת מאזן את משקל היתר שניתן לכוהן ולמקדש ופונה לעסוק בכל הנושאים שאינם כלולים בסדר עבודת הכוהן הגדול. כך המסכת מציגה תמונה שלמה של יום הכיפורים, על מגוון משמעויותיו.

המשנה הראשונה בפרק מפרטת את העינויים שאנו מצווים בהם ביום הכיפורים. באמצעות עינוי הנפש העם כולו משתתף בתהליך הכפרה, שהרי אין הכפרה תלויה בכוהן הגדול בלבד.

את משמעות העינויים ומהותם ניסו להסביר בדרכים רבות. למשל על פי ״פרקי דרבי אליעזר״¹ העינויים מנתקים את האדם מעולם החומר והוא מתעלה למדרגת מלאכי השרת. במילים אחרות, בזכות העינויים זוכה כל אחד ואחד למעמד נשגב וקדוש ביום הזה ולא רק הכוהן הגדול. ומכיוון אחר: דרך ייסורים,² ובמיוחד דרך התענית,³ אדם הופך עצמו למעין קרבן.⁴ על פי הבנה זו, כשם שהכוהן הגדול מקריב קרבנות כך האדם בישראל מקריב עצמו על ידי עינוי הנפש.⁵

#### מעשה ותשובה

במרכז עבודת הכוהן הגדול, כפי שהיא מתוארת לאורך המסכת, עומד הפולחן, המעשה. לעומת זאת, בפרק ח נאמר שהתהליך הפנימי הוא תנאי חיוני בדרך לכפרה:

ַחַטָּאת וְאָשָׁם וַדַּאי מְכַפְּרִין.

מִיתָה וְיוֹם הַכִּפּוּרִים מְכַפְּרִין עִם הַתְּשׁוּבָה.

הַתְּשׁוּבָה מְכַפֶּרֶת עַל עֲבֵרוֹת קַלוֹת עַל עֲשֵׂה וְעַל לֹא תַעֲשֶׂה.

ּוְעַל הַחֲמוּרוֹת הִיא תוֹלָה עַד שֶׁיָבוֹא יוֹם הַכִּפּוּרִים וִיכַפֵּר.

יומא ח, ח

ַּהָאוֹמֵר, אֶחֱטָא וְאָשׁוּב, אֶחֲטָא וְאָשׁוּב, אֵין מַסְפִּיקִין בְּיָדוֹ לַעֲשׁוֹת תְּשׁוּבָה. אֶחֱטָא וְיוֹם הַכָּפּוּרִים מְכַפֵּר, אֵין יוֹם הַכָּפּוּרִים מְכַפֵּר...

שם ח, ט

בין דרכי הכפרה שמונה המשנה – קרבנות, תשובה, מיתה ויום הכיפורים – בולט היעדרו של השעיר המשתלח שעליו מונחים כל עוונות בני ישראל ופשעיהם, אותו השעיר שבמקרא ובמשנה דובר בו רבות. סביר להניח שהמשנה כללה את שעירי יום הכיפורים ושאר קרבנות היום תחת הכותרת "יום הכיפורים" המכפר בליווי התשובה. כלומר המשנה מלמדת שאפילו הטקסים של יום הכיפורים, כמו גם המוות, אינם מכפרים בלי תשובה.

יתרה מזו, על ראש השעיר המשתלח קשרו ״לשון של זהורית״ (יומא ד, ב). לדעת רבי ישמעאל, כשהיה השעיר מגיע למדבר ״היה הלשון מלבין שנאמר ׳אם יהיו חטאיכם כשנים כשלג ילבינו׳״ (יומא ו, ח). פסוק זה, המתאר את הכפרה על החטאים, לקוח מישעיהו, ומהקשר הפסוקים באותו הפרק אפשר ללמוד עוד על הקשר שבין תשובה, קרבנות וכפרה:

לָמָה לִּי רֹב זְבְחֵיכֶם יֹאמַר ה׳ שָׁבַעְתִּי עֹלוֹת אֵילִים וְחֵלֶב מְרִיאִים וְדֵם פָּרִים וּכְבָשִּׁים וְצַתּוּדִים לֹא חָפָצְתִּי... רַחֲצוּ הִזַּכּוּ הָסִירוּ רֹצַ מַעַלְלֵיכֶם מִנָּגֶד עֵינָי חִדְלוּ הָרֵעַ: לִמְדוּ הֵיטֵב דִּרְשׁוּ מִשְׁפָּט אַשְׁרוּ חָמוֹץ שִׁפְטוּ יָתוֹם רִיבוּ אַלְמָנָה:

ּלְכוּ נָא וְנָנָּכְחָה יֹאמֵר ה׳ אָם יִהְיוּ חֲטָאֵיכֶם כַּשָׁנִים כַּשֶּׁלֶג יַלְבִּינוּ אָם יַאְדִּימוּ כַתּוֹלֶע כַּצֶּמֶר יִהְיוּ:

ישעיהו א יא, טז-יח

אין ערך לעבודת המקדש כאשר היא מנותקת מהתנהגות מוסרית. הקב״ה מכפר לעוונות רק כאשר האדם סר מדרכו הרעה.

היות התשובה תנאי הכרחי לכפרה מודגש היטב בתוספתא.<sup>8</sup> התנאים מתארים שם את שלבי הכפרה וביסודם התשובה. רק על גבי תשובה הקרבנות מכפרים על האדם.

עד כה ראינו פן אחד של המשנה והתוספתא – תהליך פנימי של תשובה כתנאי לכפרה. אך המשנה מעניקה משקל גם למעשה – אין להסתפק בתשובה לבדה אלא בעניינים קלים. חטא הוא אירוע ממשי, קונקרטי, וחייבים להתמודד אתו באופן מוחשי, ברובד המציאותי שבו התרחש. האדם חייב לשלם מחיר בעבור חטאו – ייסורים או מיתה, וכמו כן להמתין לעת רצון מיוחד מאת ה׳, ליום הכיפורים.

נראה לי כי אחת הבשורות החשובות ביותר של היהדות היא התנועה בין העולם הפנימי למציאות הממשית ובין המופשט למוחשי; הדרישה לעשייה במסגרת המצוות מתוך הדגשה של חשיבות הלב והרוח המתבטאים במעשים, "ודבק לבנו במצוותיך, ויחד לבבנו לאהבה וליראה את שמר".

## אדם ומקום

הנושא השלישי, המשלים את פרק ח ואת המסכת כולה, הוא התשובה והכפרה שבין אדם לחברו. בניגוד למצטייר מהפרקים העוסקים בעבודת הכוהן הגדול, יום הכיפורים אינו עוסק רק בתיקוו היחסים ביו האדם לבוראו אלא אף ביחסים ביו אדם לחברו:

...עֲבֵרוֹת שֶׁבֵּין אָדָם לַמָּקוֹם, יוֹם הַכִּפּוּרִים מְכַפֵּר. עֲבֵרוֹת שֶׁבֵּין אָדָם לַחֲבֵרוֹ, אֵין יוֹם הַכִּפּוּרִים מְכַבֵּר, עַד שֵׁיָרַצָּה אָת חֲבֵרוֹ.

יומא ח, ט

מטרת הקרבנות לְרצות את הקב״ה. <sup>9</sup> הלשון שנוקטת המשנה ״עד שירצה חברו״ יוצרת הקבלה בין הפיוס שבין אדם למקום לבין הפיוס שבין אדם לחברו – כשם שתיקון המעוות כרוך בריצוי של הקב״ה כך יש לרצות את האדם. המשנה מוסיפה ומלמדת כי אין לנתק בין החובה לרצות את האדם האחר לבין החובה לרצות את הקב״ה משום שגם הוא צד במערכת היחסים. כלומר גם לאחר ריצוי החבר נדרשת השלמת הכפרה מצד הקב״ה ביום הכיפורים – ״אין יום הכיפורים מכפר עד שירצה את חבירו״. עולה מכאן שחטאים שבין אדם לחברו נחשבים גם חטא לקב״ה, וממילא שתי מערכות היחסים זקוקות לתיקון.

#### חתימת המסכת

מסכת יומא נחתמת במימרה של רבי עקיבא:

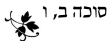
...אָמַר רַבִּי צְקִיבָא, אַשְׁרֵיכֶם יִשְׂרָאֵל, לְפְנֵי מִי אַתֶּם מִטְּהַרִין, וּמִי מְטַהֵּר אָתְכֶּם, ...אָמַר רַבִּי צְקִיבָא, אַשְׁרֵיכֶם יִשְׁרָאֵל לוֹ) וְזָרַקְתִּי צַלֵיכֶם מֵיִם טְהוֹרִים וּטְהַרְתָּם. וְאוֹמֵר, וְיחזקאל לוֹ) וְזָרַקְתִּי צַלֵיכֶם מֵיִם טְהוֹרִים וּטְהַרְתָּם. וְאוֹמֵר, (ירמיה יז) מִקְנַה יִשְׁרָאֵל ה׳, מַה מִּקְנָה מְטַהֵּר אֶת הַשְּׁמֵאִים, אַף הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא מטהר את ישׂראל.

שם

בזריקת הדם ובשליחת השעיר לעזאזל טמונה סכנה שהן ייתפסו בטעות פעולות מאגיות בעלות כוח עצמאי. משום כך המשנה חותמת את המסכת שהוקדשה לעבודת כוהן גדול באמירה שמקור הטהרה מהחטא בקב״ה בלבד. לו ולו בלבד הכוח לטהר את ישראל מחטאי העבר.

- פרק מה.
- ראה ספרי דברים פיסקא לב.  $^2$ 
  - בבלי, ברכות יז ע״א.
- ראה בזוהר: זכאה עמא קדישא דאתקריאו עאנא דקודשא בריך הוא למקרב גרמייהו קרבנין קמיה... וקרבין גרמייהו כעאנין בתעניתא, דמעוט חלבא ודמא דתעניתא איהו חשיב יתיר מקרבנא דבעירן (משפטים ב קיט ע"ב).
- תרגום: אשרי העם הקדוש שנקראים צאן של הקב״ה שמקריבים את עצמם כקרבות לפניו׳... ומקריבים עצמם כצאן בתענית שמיעוט חלב ודם של תענית נחשב יותר מקרבן של בהמה.
- יש לציין שהמבנה של המשנה זהה למבנה של הפסוקים בויקרא טז, ג-כח קודם תיאור עבודת הכוהן הגדול ואחר כך העינויים.
- <sup>6</sup> זה מקור ההצהרה ״מחר אתחיל דיאטה״. הכפילות ״אחטא ואשוב, אחטא ואשוב״ מצביעה על נטייתו של האדם ״לרמות״ את עצמו; התשובה תמיד תחכה ליום המחר.
- <sup>7</sup> אמנם מלשון המשנה משתמע שקרבן חטאת ואשם-ודאי מכפרים אפילו בלי תשובה. ייתכן שההסבר נעוץ בכך שקרבן חטאת, ולעתים גם קרבן אשם (כגון אם מועל מהקדש בשגגה), מוקרבים בגין שגנות שאינן מותירות את רישומן בנפש האדם. בהמשך נראה דעתה של התוספתא שגם קרבנות אלו צריכים כפרה.
  - מוספתא, יומא ד. ו-ט.
  - 9 ויקרא א ג ו-כב, כה.

# אכילה בסוכה אכילת קרבן כאכילת קרבן



רַבִּי אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר, אַרְבַּע עֶשְׂרֵה סְעוּדוֹת חַיָּב אָדָם לֶאֱכוֹל בַּסְּכָּה, אַחַת בִּיוֹם וְאַחַת בַּלַיְלָה.

וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, אֵין לַדָּבָר קּצְבָה, חוּץ מִלֵּילֵי יוֹם טוֹב רִאשׁוֹן שֶׁל חַג בְּלְבָר.

וְעוֹד אָמַר רַבִּי אֲלִיעֶזֶר, מִי שֶׁלֹא אָכַל לֵילֵי יוֹם טוֹב הָרִאשׁוֹן, יַשְּלִים בְּלֵילֵי יוֹם טוֹב הָאַחָרוֹן.

וַחֲכָמִים אוֹמְרִים, אֵין לַדָּבָּר תַּשְּׁלוּמִין, עַל זֶה נָאֱמֵר (קהלת א), מְעֻוָּת לֹא יוּכַל לִתְקֹן, וְחֶסְרוֹן לֹא יוּכַל לְהָמַנוֹת:

מהמשנה במסכת סוכה עולה השוואה בין אכילה בתוך הסוכה לאכילת הקרבנות.

ההלכה שסעודות החג שלא נאכלו בסוכה חייבות "תשלומים", ואף אחרי החג, מקבילה לדיני קרבן חגיגה שיש בו תשלומים לשבעה ימים, כלומר גם אם לא הביאו את הקרבן ביום הראשון אפשר להביאו במשך שבעת הימים הבאים, ואפילו כאשר היום האחרון של התשלומים חל אחרי החג.

הדמיון בין סגנון המשנה והמבנה שלה כאן למשנה במסכת חגיגה מחזק רעיון זה:

#### חגיגה א, ו

מִי שֶׁלֹא חַג בְּיוֹם טוֹב הָרִאשׁוֹן שֶׁל חָג חוֹגג אֶת בָּל הָרֶגֶל וְיוֹם טוֹב הָאַחְרוֹן עָבַר הָרֶגֶל וְלֹא חַג אִינוֹ חַיָּב בְּאַחֲרָיוּתוֹ עַל זֶה נֶאֲמֵר ״מְעֻוָּת לֹא יוּכַל לְתְקֹן וְחֶסְרוֹן לֹא יוּכַל לְהִמָּנוֹת״.

#### סוכה ב, ו

מִי שֶׁלֹא אָכַל לֵילֵי יוֹם טוֹב הָרִאשׁוֹן יַשְׁלִים בְּלֵילֵי יוֹם טוֹב הָאַחֲרוֹן. וַחֲכָמִים אוֹמְרִים אֵין לַדָּבָר תַּשְׁלוּמִין עַל זָה נָאָמֵר ״מְעֻנָּת לֹא יוּכַל לִתְקֹן וְחֶסְרוֹן לֹא יוּכַל לְהִבָּנוֹת״.

שתי המשניות דנות במצוות חג הסוכות, 1 ויש לעמוד על נקודות הדמיון ביניהן:

נקודת הדמיון הראשונה בין מצוות אכילה בסוכה להקרבת קרבן חגיגה היא דין התשלומים המשותף לשתיהן. גם פרק הזמן שחל בו דין התשלומים זהה בשתיהן, ובשתיהן הוא כולל את שמיני עצרת, כלומר יום טוב אחרון של חג, אף שהוא חג בפני עצמו. גם השימוש בכתוב "מעוות לא יוכל לתקוו" בשתי המשניות מרמז על הקשר ביו שני הדינים.

מהו הבסיס להשוואת האכילה בתוך הסוכה לאכילת קודשים? אפשר שהמרכזיות של המקדש בשלושת הרגלים בכלל ובחג הסוכות בתקופת המקרא ובתקופת בית שני בפרט השפיעה על צורתה של מצוות סוכה ועל משמעותה. החג נחוג בירושלים בעת העלייה לרגל והסוכות נבנו בצל המקדש, וממילא הישיבה בסוכה נתפסה חלק בלתי נפרד מהעלייה לרגל למקדש.

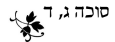
אפשר לראות בשיטת רבי אליעזר במשנה פיתוח של קשר זה, אלא שלפי רבי אליעזר אין מדובר רק בהצטרפות לפולחן המקדש על ידי קביעת מקומה של הסוכה במקדש ועל ידי הישיבה בה בעת הקרבת הקרבנות אלא בכר שלאכילה בסוכה יש מעמד של קרבו.

סתם "חג" במשנה הוא חג הסוכות. ראה לדוגמה משנה ראש השנה א, ב, וכך הבין הבבלי שם (חגיגה ט $^{''}$ 

# ארבעת המינים כהתגלות

רַבִּי יִשְּׁמָעֵאל אוֹמֵר, שְׁלֹשָׁה הַדַפִּים וּשְּׁמֵי עֲרָבוֹת לוּלָב אֶחָד וְאֶתְרוֹג אֶחָד, אֲפְלּוּ שְׁנַיִם קְטוּמִים וְאֶחָד אֵינוֹ קְטוּם. רַבִּי טַרְפוֹן אוֹמֵר, אֲפְלּוּ שְׁלְשְׁתָן קְטוּמִים. רַבִּי עֲקִיבָּא אוֹמֵר, כְּשֵׁם שֶׁלוּלָב בָּי עֲקִיבָּא אוֹמֵר, כְּשֵׁם שֶׁלוּלָב אֶחָד וְאֶתְרוֹג אֶחָד, כְּךְ הֲדַס אֶחָד

וַעֲרָבָה אֶחָת:



רבי ישמעאל (תנא בן הדור השלישי) ורבי טרפון (תנא בן הדור השני) סוברים שלקיום מצוות ארבעת המינים דרושים שלושה הדסים ורבי ישמעאל אף סובר שתי ערבות. לדעת רבי ישמעאל ישנם בסך הכול שבעה פריטים (אתרוג אחד, לולב אחד, שתי ערבות ושלושה הדסים), כמספר ימי השמחה שהוזכרו בעניין ארבעת המינים "..ושמחתם לפני ה' אלוהיכם שבעת ימים", ואולי זה הבסיס לשיטתו.

במטבעות שנמצאו מזמן המרד הגדול מצוירים ארבעת המינים ובהם הדסים וערבות במטבעות שנמצאו מתברר, כפי שמופיע בשיטת שני התנאים וכפי שמעידות המטבעות, שנהוג היה לעשות את המצווה בכמה ערבות ובהדסים אחדים.

בסוף המשנה רבי עקיבא חולק על רבי ישמעאל ועל רבי טרפון וסובר שיש לקחת רק פרט אחד מכל מין. עדות לשיטה זו של רבי עקיבא אנו מוצאים במטבעות מתקופת בר כוכבא, שמצויר עליהן רק פריט אחד מכל מין, סימן נוסף לקשר שבין רבי עקיבא לבר כוכבא.

מה עומד ביסוד שיטת רבי עקיבא, במיוחד שהיא מנוגדת לנהוג בתקופתוז אי אפשר לשלול את האפשרות שהשיקול הפרשני בלבד הוא שהנחה את רבי עקיבא, אבל על רקע תפיסתו האגדית את ארבעת המינים, אפשר להניח שישנה סיבה תאולוגית בבסיס פרשנותו:

...ר' עקיב' או' פרי עץ הדר, זה הקב"ה דכת' ביה "הוד והדר לבשת" (תהלים קד). כפות תמרים, זה הקב"ה, דכת' ביה "צדיק כתמר יפרח" (שם צב) וענף עץ עבות, זה הק' "והוא עומד בין ההדסים" (זכריה א) וערבי נחל, זה הקב"ה, דכת' ביה "סלו לרכב בערבות" (תהלים סח)."

 $<sup>^{5}</sup>$ פסיקתא דרב כהנא כז, ט

רבי עקיבא תופס את ארבעת המינים במובן המיסטי – כל אחד מארבעת המינים מייצג את הקב״ה. תפיסתו את ארבעת המינים משתלבת בתפיסתו שמצוות סוכה מייצגת את ענני הכבוד. המוטיב של ההתגלות מרכזי בחג הסוכות, ולפי רבי עקיבא ההתגלות בחג הסוכות קשורה לא רק לטקסי המקדש אלא גם לשתי המצוות המתקיימות מחוץ למקדש – סוכה וארבעת המינים. ההשקפה המונותאיסיטית מחייבת שאם אמנם כל מין מייצג את הקב״ה – צריך שיהיה רק אחד מכל מין.

לא ברור מתוך דברי רבי עקיבא מהי המשמעות הריטואלית של נטילת מינים המייצגים את האל. הרעיא מהימנא, אחד הספרים הכלולים בזוהר, מסביר זאת כחוויה מיסטית – להביא את הקב״ה אליך ולשמוח בו. בבסיסה של הצעה זו עומדת ההבנה שהאדם מצווה לקחת את ארבעת המינים ולשמוח עמם, ואם ארבעת המינים מייצגים את הקב״ה, הרי שבקיום המצווה האדם לוקח את הקב״ה ושמח בו.

פקודא דא ליטול לולב בההוא יומא באינון זינין דיליה והאי רזא אוקימנא ואוקמוה חברייא כמה דקודשא בריך הוא נטיל לון לישראל בהני יומין וחדי בהון, אוף הכי ישראל נטלי ליה לקודשא בריך הוא לחולקהון וחדאן ביה, ודא הוא רזא דלולב ומינין דביה דאיהו רזא דיוקנא דאדם והא אתמר, ע״כ.

רעיא מהימנא אמור ג, קד ע"א

#### חרגנה:10

מצווה זו ליטול לולב ביום ההוא באלו המינים שלו. וסוד זה העמדנו והעמידו החברים. כמו שהקב"ה לקח אותם לישראל באלו הימים ושמח בהם, אף כך ישראל לוקחים לו לקב"ה לחלקם ושמח בהם. וזה סוד של הלולב ומינים שבו שהוא סוד של צורת האדח<sup>11</sup> והרי גלמד.

ומנחה את הדרשה שהספרא (אמור טז, ז) מביא כמקור לשיטתו.  $^{-1}$ 

שפרבר, מטבעות בר כוכבא, עמ' לח.

<sup>.</sup> שם

יש לציין שהלכה זו של רבי עקיבא לא התקבלה (בבלי, סוכה לד ע״ב).

דרשה זו מופיע גם בויקרא רבה ל, שם הובאה בלי ייחוס.

<sup>6</sup> נגן, **סוכה**, עמ' 70 הערה 17. במדרשי הלכה רבי עקיבא הוא הגורס תמיד שהסוכות הן כנגד ענני הכבוד, ולא רבי אליעזר. בתלמוד הבבלי התחלפו השיטות.

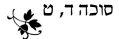
שם.

ארבעת המינים כהתגלות

<sup>8</sup> סוף הפסוק המתייחס לארבעת המינים: "...ושמחתם לפני ה' אלוהיכם שבעת ימים". אין לדעת אם זו הייתה מטרת דברי רבי עקיבא, אבל לפי תפיסתו שארבעת המינים מייצגים את האל – שמחת האדם הנוטל את ארבעת המינים לעולם היא לפני ה'.

- רובנשטיין, **חג הסוכות**, עמ' 307-306. שם הוא מציג שלוש דרכים לפרש את תפיסת רבי עקיבא. כפי שהוא מציין הם דומים לכיוונים העולים מתוך הזוהר: (א) חיבור מיסטי שבין האדם לאל (ב) חיבור פניה השונות של האלוהות על ידי חיבור בין המינים השונים (ג) לעורר את האלוהות. בגוף הטקסט הבאתי קטע שמציג משמעות מינימליסטית יותר לתפיסת רבי עקיבא.
  - על פי תרגום "ידיד נפש" של הרב ברלב, זוהר (כרך י' עמ' ערב).  $^{-10}$ 
    - שם) הכוונה לאדם העליון, כלומר האלוהות. <sup>11</sup>





וָתָקעוּ. עָלָה בַכֶּבֶשׁ וּפָנָה לִשְׁמֹאלוֹ, שְׁגֵי סְפָּלִים שֶׁל בֶּסֶף הָיוּ שָׁם. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, שֶׁל סִיד הָיוּ, אֶלָּא שֶׁהָיוּ מֻשְּׁחָרִין פְּנֵיהֶם מִפְּנֵי הַיָּיִין. וּמְנֻקָּבִין בְּמִין שְׁנֵי חֲטָמִין דַּקּין, אָחָד מְעָבֶּה וְאָחָד דַּק, כְּבִי שֻׁיְּהוּ

אָנִיהֶם כָּלִין בִּבַת אֶחָת:

נָסּוּךָ הַמַּיִם כִּיצַד, צְלוֹחִית שֶׁל

זָהָב מַחֲזֶקֶת שְׁלֹשֶׁת לֻגִּים הָיָה

הָגִיעוּ לְשַׁעַר הַבַּיִם, הָּקְעוּ וְהַרִיעוּ

מְמַלֵּא מָן הַשְּׁלוֹחַ.

מתוך התבוננות בהקבלות שבין ניסוך המים לסיפור הבריאה אפשר להציע שפעולת ניסוך המים על המזבח היא שחזור של סיפור בריאת העולם לפי פרק ב בבראשית. ניסוך המים הוא למעשה הורדת גשם מיניאטורית על המזבח המייצג את האדמה.

בפסוקי הבריאה אנו קוראים:

ּוְאֵר יַצֵעֶה מִן הָאָרֶץ וְהִשְׁקָה אֶת כָּל פְּנֵי הָאֲדָמָה: וַיִּיצֶר ה׳ אֱלֹהִים אֶת הָאָדָם עָפָּר מִן ָהָאֲדָמָה וַיִּפַּח בְּאַפָּיו וִשְׁמַת חַיִּים וַיָהִי הָאָדָם לְנֶפֶשׁ חַיָּה: וַיִּטַע ה' אֱלֹהִים גַּן בְּעֵדֶן מִקֶּרֶם וַיָּשֶׁם שָׁם אֶת הָאָדָם אֲשֶׁר יָצָר: וַיַּצְמַח ה׳ אֱלֹהִים מִן הָאֲדָמָה כָּל עֵץ נֶחְמָד לְמַרְאֶה וְטוֹב לְמַאֲכָל וְעֵץ הַחַיִּים בְּתוֹךְ הַגָּן וְעֵץ הַדַּעַת טוֹב וָרָע: וְנָהָר יֹצֵא מֵעֵדֶן ַלְהַשְׁקוֹת אֶת הַגָּן וּמִשָּׁם יִפָּרֵד וְהָיָה לְאַרְבָּעָה רָאשִׁים.

בראשית ב, ו-י

## ואד יעלה מן הארץ...

שתי פעולות עיקריות נעשות בטקס ניסוך המים – שאיבת המים מן השילוח וניסוכם על המזבח.

הכוהנים מעלים את המים מן הארץ, מתוך מעיין השילוח שמקורו במי התהום, כמו המים  $^{1}$ באד שמקורם באדמה,  $^{\prime\prime}$ ואד יעלה מן הארץ $^{\prime\prime}$ . מי השילוח עצמם רוויים קשר למי בראשית.

#### ...והשקה את כל פני האדמה

הפעולה השנייה של הטקס היא ניסוך המים על גבי המזבח. רפאל פטאי מציע שהמזבח מייצג בטקס את האדמה הצמאה למים.<sup>2</sup> חיזוק לדימוי של פטאי אפשר למצוא בדברי הכתוב על המזבח עצמו: "מזבח אדמה תעשה לי" (שמות כ, כ), המתפרש בחז"ל כחיוב לעשותו מחובר לאדמה או מלא באדמה.<sup>3</sup> מלוא משמעותה של ההצעה שהמזבח מייצג את הארץ אנו מוצאים בתפיסה הרואה במזבח מיקרוקוסמוס של הארץ, תפיסה הרמוזה בכתובים.<sup>4</sup>

יתר על כן, על פי מקורות חז״ל המזבח עומד במקום שירד בו הגשם הראשון על הארץ, שהרי בריאת האדם הייתה במקום המזבח:

״מן האדמה״ (בראשית ב, ז) ר׳ ברכיה ור׳ חלבו בשם ר׳ שמואל הזקן ממקום כפרתו נברא היך מה דאת אמר ״מזבח אדמה תעשה לי״ (שמות כ, כ) אמר הקב״ה הריני בוראו ממקום כפרתו והלווי יעמוד.

בראשית רבה. פרשה יד

ומקום זה הוא המקום שירד בו האד על האדמה, כפי שנראה מן המקור הבא:

אמר ר' יוסי בן קצרתה כאישה הזו שהיא משקשקת עיסתה במים ומגבהת חלתה מבינתיים כך בתחילה ואיד יעלה מן הארץ ואחר כך וייצר ה' אלוהים את האדם עפר מז האדמה.

בראשית רבה, פרשה יד

לפי המדרש האדם נברא אגב שימוש באד. נמצאנו למדים שמקום ירידת המים מן האד בעת הבריאה הוא מקום המזבח. בטקס ניסוך המים באה יציקת המים על מזבח האדמה תחת האד המקורי. דיון על זמן ירידת הגשם הראשון נמצא בדברי ר' אליעזר, ולפיו גם זמנו של הטקס כזמנו המקורי של האד:

תניא, רבי אליעזר אומר, מנין שבתשרי נברא העולם שנאמר ״זיאמר אלוהים תדשא הארץ דשא עשב מזריע זרע עץ פרי״ (בראשית א, יא). איזהו חדש שהארץ מוציאה דשאים ואילן מלא פירות הוי אומר זה תשרי, ואותו הפרק זמן רביעה היתה, וירדו גשמים וצימחו, שנאמר ״ואד יעלה מן הארץ״.

בבלי, ראש השנה יא ע״א

לדעת ר' אליעזר עליית האד וירידת הגשם הן אירוע המשוחזר בכל שנה באותה עונה שהמטיר האד המקורי גשם על הארץ. מכאן הוא למד שהעולם נברא בתשרי. הדגש בדבריו הוא על חודש תשרי ולא על תאריך מסוים בו, ואכן תקופת הגשם מתחילה בסוכות.

ניסוך המים כמי עדן

וַיִּיצֶר ה׳ אֱלֹהִים אֶת הָאָדָם עָפֶר מִן הָאֲדָמָה וַיִּפַּח בְּאַפִּיו נִשְׁמַת חַיִּים וַיְהִי הָאָדָם לַנִפֶּשׁ לָנָפֵשׁ חַיַּה:

בראשית ב, ז

בתיאור של בריאת האדם שבפסוקים האלה אפשר להבחין בשני יסודות: הראשון – עפר מן האדמה; השני – נשמת חיים שהקב״ה נופח באפיו. היסוד השלישי עולה מן המדרשים המדגישים את חשיבות המים, אותו ה״אד״ העולה מן האדמה בתהליך בריאת האדם.

לשלושת היסודות שבבריאת האדם – אדמה, מים ונשמת חיים – ישנן מקבילות בטקס של ניסוד המים.

אדמה: על הזיקה שבין המזבח לאדמה דובר לעיל, וראינו שמשם נלקח במקור העפר לשם בריאת האדם.

מים: כפי שראינו, מהלך ניסוך המים משחזר את הגשם הראשון בשנה שנברא בה העולם, ואת אותו האד שהוא גם מקור המים בתהליך בריאת האדם.

נשמה: בפסוקים מירמיהו משמש הביטוי מים חיים מטפורה לקב״ה. ״אתי עזבו מקור מים חיים״ (ירמיהו ב, יג). ״כי עזבו מקור מים חיים את ה׳״ (ירמיהו יז, יג). הביטוי ״מים חיים״ דומה ל״נשמת חיים״ בפסוק ״ויפח באפיו נשמת חיים״. הבאת מים חיים ממי השילוח אל המזבח מכניסה בו יסוד רוחני. יש לציין את הלשון שנוקטת המשנה בתיאור הספלים שניסכו בהם את המים: ״ומנוקבין כמין שני חוטמין דקין״ (סוכה ד, ט), המזכיר את ״ויפח באפיו נשמת חיים״ בבריאת האדם. בדומה לנשמה, המים הם יסוד החיים שבאדם.

## ויצמח ה' אלוהים מן האדמה כל עץ נחמד למראה וטוב למאכל....

אחת ממצוות חג הסוכות המתוארת במשנה סוכה פרק ד היא "ערבה למזבח". במהלך הטקס היו זוקפים ערבות בצדי המזבח ומקיפים אותו. פטאי ממשיך את המבנה הרעיוני $^{6}$  שהמזבח בטקס מסמל את האדמה, ואילו הערבות את עולם הצומח המצפה לגשם.

לדעתי, נוכחות הטבע מסמלת בטקס לא רק את הציפייה לגשם אלא גם את פירות הגשם. ההוכחה לכך היא שטקס הערבה למזבח התקיים אחרי ניסוך המים. ישנן עדויות שלא רק ערבות היו חלק מן הטקס אלא שהנוכחים היו אוחזים בידיהם את כל ארבעת המינים שעה שהקיפו את המזבח. במקורות חז"ל יש דעה המקשרת בין ארבעת המינים לערבה ולמזבח, ולפיה המקיפים את המזבח היו אוחזים את ארבעת המינים בידיהם: "בכל יום מקיפין את המזבח פעם אחת, ואותו היום שבע פעמים... אתמר רבי אלעזר אומר בלולב" (בבלי, סוכה מג ע"ב). "ישנן עדויות קדומות יותר לדבר. ספר יובלות מתאר טקס דומה שערך אברהם, שהקיף את המזבח עם ארבעת המינים."

הערבה למזבח רמוזה במשנה עצמה, אף שאינה נזכרת במפורש. לאחר התיאור של חיבוט החריות [= ענפים] נאמר: "מיד התינוקות שומטין את לולביהן ואוכלין אתרוגיהן" (סוכה ד, ז). סיום הטקס של ערבה למזבח מציין גם את סוף זמן מצוות ארבעת המינים. בהמשך ניסוך המים מסופר "שפעם אחת ניסך אחד על גבי רגליו ורגמוהו כל העם באתרוגיהן" (שם ד, ט). בטקס המשחזר את פעולת האד יש אפוא ייצוג מגוון ועשיר של הצומח בטבע.

ארבעת המינים הם סמל לעולם המתחדש בשל זיקתם לצמיחה בבריאה, המופיעה כבר במקורות תנאיים. בהמשך נראה מקורות מן הספרא ומקורות מדרשיים אחרים שבהם האתרוג מזוהה עם עצי גן העדן, ועץ הדעת בפרט. בספרא למשל נאמר "פרי עץ. את שטעם עצו דומה לפריו, זה אתרוג" (אמור טז, ד), בדומה לעץ הדעת (בראשית רבה, פרשה טו). נשיאת ארבעת המינים היא למעשה שחזור של מצבו המתוקן של הטבע כפי שהיה בתחילת העולם. בכך משתלבים המינים במוטיב הכללי של שחזור הבריאה, המתבטא בניסוך המים.

## "ונהר יצא מעדן להשקות את הגן ומשם יפרד והיה לארבעה ראשים"

נמצאנו למדים על תהליך הדרגתי של השפעת החיים, המצביע על תנועה הדרגתית של התפשטות. כל שנה תהליך זה חוזר על עצמו, במקביל לבריאת העולם. בכל שנה העולם נולד מחדש בתקופת הגשמים. התהליך מתחיל ממרכזו של העולם, ממקום המזבח, ושם משחזרים את האד העולה מן הארץ ויורד על פני האדמה. מן המזבח נמשך השפע מאת השם לכל העולם. התהליך הזה דומה ליציאה ההדרגתית של המים אל העולם. בתחילה ירד הגשם בגן העדן, מעדן יצא נהר שנפרד בסופו לארבעה ראשים והביא את המים לעולם כולו. "הדרגתיות התהליך היא אחד המאפיינים בנבואת אחרית הימים של יחזקאל, שמתאר את העוצמה של זרימת המים מתגברת והולכת. בתחילה – "מי אפסים" (יחזקאל מז, ג), ולבסוף העוצמה של לא יעבר" (שם. ה).

המשנה בראש השנה משקפת את תפיסת המשמעות הקוסמית של חג הסוכות: ״בארבעה פרקים העולם נידון... ובחג נידונין על המים״ (ראש השנה א, ב); העולם כולו עומד לדין על מימיו בעת החג, וראינו לעיל מקורות הרואים בניסוך המים מעשה המביא את מי הגשמים.

אף על פי שלא מצאנו אמירה מפורשת בחז״ל שניסוך המים על המזבח הוא שחזור של תהליך הבריאה, הצעה זו עולה במפורש ממקורות חז״ל שלפיהם המים הבאים על העולם כגמול על ניסוך המים הם כנגד לידת העולם ובריאתו מחדש. בכלל, הגשמים בספרות חז״ל בעלי משמעות קוסמית. כפי שראינו לעיל בשם ר׳ אליעזר, הגשם חוזר בכל שנה בתקופה

ניסוך המים כמי עדן ניסוך המים כמי עדן

שבה ירד הגשם הראשון. הגשם, המפריח את השממה, הוא שחזור של פעולת הגשם הראשון, בריאת הטבע מחדש.

רעיון זה בא לידי ביטוי ביתר שאת במסכת תענית: "אמר רבי חמא בר חנינא גדול יום הגשמים כיום שנבראו שמים וארץ..." (בבלי, תענית ז ע"ב) ו"...ללמדך שגדול יום הגשמים כיום שנבראו בו שמים וארץ" (שם ט ע"ב). גם מההשוואות שבין ירידת גשמים לתחיית המתים עולה הרעיון הזה: "אמר רב אבהו גדול יום הגשמים מתחיית המתים..." (בבלי, תענית ז ע"א), "כשם שתחיית המתים חיים לעולם כך ירידת גשמים חיים לעולם" (ירושלמי, תענית א, א [סג ע"ג]). גשם ותחיית המתים כרוכים יחדיו בדברי רבי יוחנן: "ג" מפתחות בידו של הקב"ה שלא נמסרו ביד שליח ואלו הן מפתח של גשמים מפתח של חיה ומפתח של תחיית המתים" (בבלי, תענית ב ע"א). כאן, נוסף על תחיית המתים ועל הגשם יש "חיה". כל ג" המפתחות קשורים זה בזה. חיה, לידתו המקורית של האדם, מקבילה לתחייתו לאחר המוות. בהמשר אותו הפרק שוב מושווה הגשם ללידה:

בשעה שהשמים נעצרין מלהוריד מטר דומה לאישה שמחבלת ואינה יולדת. והיינו דאמר ריש לקיש משום בר קפרא נאמרה עצירה בגשמים ונאמרה עצירה באישה... נאמר לידה באישה ונאמר לידה בגשמים... נאמר פקידה באישה, ונאמר פקידה בגשמים.

בבלי. תענית ח ע"א – ע"ב

תחיית האדם, המיקרוקוסמוס, היא שחזור של הלידה, והיא מקבילה לגשם, המשחזר את בריאת העולם, המקרוקוסמוס. הורדת גשמים לעולם נקבעת בחג הסוכות ומשמעותה לא רק מתז פרנסה לאדם הפרטי או לציבור אלא גם חידוש הבריאה כולה.<sup>10</sup>

בזמן המקורי של ירידת האד על האדמה אנו מקיימים טקס המשחזר את בואו של הגשם הראשון בבריאת העולם:

- [א] המים נשאבים מן הארץ.
- [ב] יוצקים את המים על המזבח, המקביל לאדמה.
  - [ג] מופיע מגוון עשיר של הצומח מן הטבע.
- [ד] ניסוך המים מביא בעקבותיו את הגשם, המפרה את העולם כולו.

לכל אחד מארבעת היסודות הללו משמעות מיתית. המים הם מי השילוח, מי בראשית. המזבח הוא מקומו של האד המקורי, מיקרוקוסמוס המייצג את האדמה. הצמחים המופיעים קשורים לעצי גן העדן ולצומח בבריאה. המים היוצאים אחר כך גורמים לבריאת העולם מחדש, בדומה לנהרות היוצאים מגן עדן.

יש הבדל יסודי בין בריאת העולם המקורית על ידי האד בגן עדן לבין הבריאה המחודשת על ידי ניסוך המים. הבריאה הראשונה נבראה כולה בידי הקב״ה, ואילו הבריאה המחודשת נעשית בשיתוף – האדם והקב״ה גם יחד.

תיאורי בניין המשכן והמקדש במקרא<sup>12</sup> ובמדרשי חז״ל<sup>13</sup> זרועים בהקבלות רבות לסיפור הבריאה. בתלמוד הבבלי הודגש השימוש של האדם בכוחות הבריאה כדי לבנות את המשכן:

אמר רב יהודה אמר רב: יודע היה בצלאל לצרף אותיות שנבראו בהן שמים וארץ. כתיב הכא 'וימלא אתו רוח אלוהים בחכמה ובתבונה ובדעת' (שמות לה), וכתיב התם 'ה' בחכמה יסד ארץ כונן שמים בתבונה' (משלי ג) וכתיב 'בדעתו תהומות נבקעו' (משלי ג).

בבלי, ברכות נה ע"א

מניתוח הטקס של ניסוך המים עולה שהמקדש ממשיך להיות מרכז לפעילות קוסמולוגית של האדם גם אחרי סיום בנייתו.

הגישה הרואה במועד חג הסוכות את זמן בריאת העולם משקפת את התפיסה שבכל שנה הזמן נולד מחדש. מוטיב מרכזי בספר יצירה הוא שיש לחלק את ההוויה לשלושה ממדים: עולם, שנה ונפש. <sup>14</sup> שלושת הממדים מקבילים זה לזה, <sup>15</sup> ומכאן שממד הזמן המקביל לעולם אינו מכלול הזמן אלא יחידת הזמן של שנה דווקא, ושכל תחילת שנה היא תחילת העולם, היינו זמן בריאת העולם, וכל סוף שנה הוא סוף העולם, היינו זמן אחרית הימים.

ראה תוספתא, תענית ה, ח; תוספתא, פרה ט, ב.

פטאי, אדם ואדמה. ב. עמ' 154.

מכילתא דר' ישמעאל, יתרו, מס' דבחדש יתרו, פרשה יא, ד"ה מזבח אדמה.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ההקבלה בין המזבח לארץ רמוזה בפסוק: "...ולארץ לא יכפר לדם אשר שפך בה כי אם בדם שפכו: ולא תטמא את הארץ אשר אתם ישבים בה אשר אני שכן בתוכה כי אני ה' שכן בתוך בני ישראל" (במדבר לה, לד-לה). בפסוק מופיעים המוטיבים של טומאה, כפרה, דם ונוכחות השכינה. כל אלו הם מאפיינים של המזבח המיוחסים לארץ, דהיינו הארץ המתוארת בכתוב היא כעין מזבח גדול.

בראשית ב, ט.

 $<sup>^{6}</sup>$  פטאי, אדם ואדמה, ב, עמ' 169. אדם ומקדש, עמ' 34,  $^{6}$ 

לדעת רב שמואל בר נתן שם ההקפות נעשו בערבה.  $^{7}$ 

ספר יובלות טז. לא.  $^{8}$ 

ראה בבלי, תענית י ע״א.

ניסוך המים כמי עדן

10 החשיבות הדתית של הגשמים מומחשת על ידי המאמר הבא: "אמר רב יהודה גדול יום הגשמים כיום שניתנה בו תורה... (בבלי, תענית ז ע"א). נתינת התורה היא אירוע דתי רוחני, ומן ההשוואה של ירידת גשמים למתן תורה משמע שגם לגשמים יש ממד דתי ורוחני.

וו: ראה את דברי הבית יעקב שעמד על שותפות זו:  $^{11}$ 

ענין שמחת בית השואבה שנקראת על שם השאיבה ולא על שם הניסוך שהוא עיקר המצווה. דחג הסוכות הוא נגד יעקב אבינו עליו השלום עמודא דאמצעותא (תיקוני זוהר תקונא תליסר) שמחבר ומאחד עבודת האדם עם רצון השי"ת. ולכן כל העבודות והטהרה הוא שהאדם מבטל את עצמו נגד השי"ת. ולכן טהרה היא במקווה שהאדם נעלם לגמרי וכשיוצא הוא כבריה חדשה... כמו בראשית שנקוו המים ונראתה היבשה. ולכן שלשה לוגין מים שאובין פוסלים את המקוה (מקוואות ב, ד) מפני שהיא פחות שבנסכים שמורה על פעולת האדם ועבודתו... בחג הזה העבודה להכנים פעולת האדם לעולם העליון לכן מנסכים מים שאובים ולזה נקראת שמחת בית השואבה ולא על שם הניסוך.

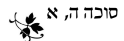
בית יעקב, עמ' סט (הדגשות שלי, י"נ)

- .33 מעדות, עמ' 12
- ראה תנחומא פקודי ב׳. מוטיב זה משתלב עם מה שראינו לעיל, על המקדש הנתפס כשחזור של גן העדן. שלעולם מים נובעים ממנו.
  - $^{14}$  ראה ספר יצירה ג, ג.
- מפרק ג משנה ג עד סוף הספר. העולם מורכב מאש, מים ואוויר (אש בשמים, מים בארץ ואוויר ביניהם: ג, ג), כמו כן השנה (חום בקיץ, קור בחורף, רוויה ביניהם: ג, ד). לעולם שבעה כוכבים (ד, ג-ד), לשנה שבעה ימים (ד, ג). לעולם שנים עשר גבולי אלכסונן (ה, א), לשנה שנים עשר חודשים (ה, ב).



# שמחת בית השואבה: חגיגת המקדש וחנוכתו השנתית

הֶחְלִּיל חֲמִשֶּׁה וְשִׁשָּׁה. זֶהוּ הֶחְלִיל שֶׁל בֵּית הַשּׁוֹאֵבָה, שָׁאֵינוֹ דּוֹחֶה לֹא אֶת הַשַּׁבָּת וְלֹא אֶת יוֹם טוֹב. הַשְּׁבְרוּ, כָּל מִי שֶׁלֹא רָאָה שִׁמְחַת בֵּית הַשּׁוֹאֵבָה, לֹא רָאה שִׁמְחַה מַיָּמִיו:



לילות חג הסוכות נחגגו בבית המקדש במאור, בשירה ובריקודים. החגיגה המכונה במקורותנו "שמחת בית השואבה" נמשכה כל הלילה וחכמים אמרו ש"מי שלא ראה שמחת בית השואבה לא ראה שמחה מימיו".

שמחה זו הייתה, לדעתי, החגיגה השנתית של המקדש – שמחת העם על קיומו של בית ה' ועל נוכחות השכינה בו. בטקסי שמחת בית השואבה שוחזרו אירועים וטקסים מכוננים מאירועי ההקמה של הבית הראשון בידי דוד ושלמה בנו. היה בשחזורים האלה ממד של חנוכת מקדש מחודשת. שמחת בית השואבה שעיטרה את חג הסוכות מדי ערב בערב קבעה את אופיו של החג כולו כחגו של המקדש. את טענותיי אבסס דרך בירור הזיקה האינטרטקסטואלית בין הספרות התנאית המתארת את שמחת בית השואבה לבין סיפורי המקרא המתארים את הדרך שבה העלה דוד את הארון לירושלים ואת חנוכת המקדש בימי שלמה.

#### א. משמעות השם

מקובל לקשור את "בית השואבה" לשאיבת המים בטקס ניסוך המים. רש"י מפרש: "בית השואבה – כל שמחה זו אינה אלא בשביל ניסוך המים כדמפרש 'ושאבתם מים בששון "". על פי הסבר זה, "בית השואבה" הוא שם המקום בו שאבו מים לניסוך המים. קשה לקבל את הפירוש הזה משום שבתיאור טקס שמחת בית השואבה בספרות חז"ל אין עניין ניסוך

המים נזכר כלל. $^2$  ועוד זאת, לפי הפירוש הזה קשה להבין את המילה "בית", שהרי מי הניסור לא נשאבו מתוך בית אלא ממעיין השילוח.

במקורות ארץ-ישראליים נמצא פירוש אחר לביטוי:

אמר רבי יהושע בן לוי למה נקרא שמה בית שואבה, שמשם שואבים רוח הקודש על שם ושאבתם מים בששון ממעייני הישועה... יונה בן אמיתי מעולי רגלים היה ונכנס לשמחת בית השואבה ושרת עליו רוח הקודש.

ירושלמי, סוכה ה. א (נה ע"א)

גם הירושלמי, כמו הבבלי<sup>3</sup> ורש״י, קושר בין שמחת בית השואבה לפסוק בישעיהו, אלא שהוא קורא את הפסוק כאלגוריה לישועות ה׳ ולהתגלותו, דבר הקרוב לפשט הכתובים המתייחסים למים באופן מטפורי:

הָגָּה אֵל יְשׁוּעָתִי אֶבְטַח וְלֹא אֶפְחָד כִּי עָזִּי וְזְמְרֶת יָה ה׳ וַיְהִי לִי לִישׁוּעָה: וּשְׁאַבְתֶּם מִים בְּשָׁשׁוֹן מִמַּצִיְנֵי הַיְשׁוּעָה: וַאֲמַרְתֶּם בִּיוֹם הַהוּא הוֹדוּ לַה׳ קְרָאוּ בִשְׁמוֹ הוֹרִיעוּ בָעַמִּים צְלִילֹתָיו הַזְפִירוּ כִּי נִשְּגֶב שְׁמוֹ: זַמְרוּ ה׳ כִּי גאוּת עָשָה מוּדַעַת זאת בְּכֶל הַאָּרָץ: צַהַלִּי וַרִּנִּי יוֹשֶׁבֶת צִיּוֹן כִּי גַּדוֹל בְּקְרָבֶּךְ קְדוֹשׁ יִשְׁרָאֵל:

ישעיהו יב, ב-ו

מהו המקום הנקרא "בית השואבה" ואשר ממנו נשאבה רוח הקודש? נראה לפי הירושלמי שזהו בית המקדש. זה המקום שחגגו בו את אירועי שמחת בית השואבה, שמחה אשר לפי הירושלמי הייתה רוח הקודש שורה בה. כך נראה על פי המדרש בבראשית רבה:

ד"א "זירא והנה באר בשדה" זו ציון, "זהנה שם שלשה עדרי צאן" אלו שלש רגלים, "כי מן הבאר ההיא ישקו" שמשם היו שואבין רוח הקודש, "זהאבן גדולה" זו שמחת בית השואבה, אמר ר' הושעיא למה היו קורין אותה שמחת בית השואבה שמשם היו שואבין רוח הקודש, "זנאספו שמה כל העדרים" באים מלבוא חמת עד נחל מצרים, "זגללו את האבן מעל פי הבאר והשקו את הצאן" שמשם היו שואבין רוח הקודש, "זהשיבו את האבן על הבאר למקומה" מונח לרגל הבא.

בראשית רבה פרשה עח

המקום שממנו שואבים רוח קודש הוא אפוא ציון, שבמקור זה הוא כינוי למקדש.<sup>4</sup> שאיבת רוח הקודש קשורה לפי מדרש זה לכל אחד משלושת הרגלים, וממילא אין היא נובעת מניסוך המים, שהתרחש רק בסוכות.

זהו פירוש מוצלח משום שהוא מבאר גם את המילה "בית" וגם את חוסר ההתייחסות הישירה של המשנה לניסוך המים בחגיגה. עם זה, קשה להתעלם מהזיקה של ניסוך המים לפסוק בישעיהו המזכיר שאיבת מים. בפרק הבא אציע שאכו ישנה זיקה ביז ניסור המים

לשמחת בית השואבה, אולם מן הכיוון ההפוך: שמחת בית השואבה איננה שמחה על ניסוך המים אלא על המקדש; ניסוך המים אשר בספר ישעיהו ואשר חז״ל שיוו לו משמעות אלגורית – משתלב בחגיגה זו.

פירוש הירושלמי מובא בשם רבי יהושע בן לוי, אמורא ארץ ישראלי בן הדור הראשון, ובאמצעות אותו פירוש אנו יכולים להתרשם ממובנו של הטקס בספרות התנאים.

אפשר אפוא להסיק שהשם "שמחת בית השואבה" איננו רק תיאור של מקום השמחה אלא גם תיאור של **תוכן** השמחה. שמחת העם במקדש אשר רוח הקודש שוכנת בתוכו.

#### ב. הרקע המקראי

נראה שתיאורי הטקס של החג במשנה ובתוספתא נכתבו מתוך זיקה לסיפור העלאת ארון האלוהים לעיר דוד ולסיפור חנוכת המקדש. סיפורים קדומים אלו משמשים השראה לעיצובו של טקס שמחת בית השואבה ולתוכנו הרוחני. לכן, כדי להבין את טקסי שמחת בית השואבה נציג בקצרה את הרקע המקראי.

העלאת ארון ה׳ לעיר דוד⁵ נעשתה ברוב עם, בד בבד עם הקרבת קרבנות, בשמחה, בכלי נגן ובשיר. בתהלוכה זו הביע המלך דוד את שמחתו בריקוד נלהב וסוחף אל מול הקודש. דוד אומר שם כי נכונותו להתבטלות עצמית היא שהעניקה לו את העדיפות על פני מלכות בית שאול.

מתברר שהעלאת הארון לעיר דוד הייתה השלב הראשון בתהליך בניית המקדש, ואכן, מיד לאחר העלאת הארון התכוון דוד להתחיל בבניין המקדש.

הניסיון להתחקות על שמחת דוד נמצא כבר בכתובים, בסיפור על חנוכת מקדש שלמה, ועל זיקה זו כבר עמד ז' מובינקל. חנוכת מקדש שלמה מתחילה, כמו בסיפור העלאת הארון אצל דוד, בהעלאת הארון בנוכחות המלך וכל העם $^8$  ל"מקומו". במקל במהלך התהלוכה מקריבים קרבנות. במהלך חנוכת המקדש נעשה שימוש במקצת כלי הנגינה שהשתמשו בהם אצל דוד. בהמשך הסיפור שלמה מברך את העם, כדוד בשעתו, בסיומו מוזכרת השמחה  $^{12}$  ובסיומו על ידי דוד לירושלים לווה בשמחה. בשמחה. באת הארון על ידי דוד לירושלים לווה בשמחה.

השימוש הנרחב באלמנטים מסיפור העלאת הארון על ידי דוד בתיאור טקס חנוכת המקדש של שלמה בדברי הימים מצביע על חשיבותו של הסיפור כאירוע מכונן המבטא את משמעותו של המקדש.

מובינקל טוען שאירוע העלאת הארון שוחזר לא רק בחנוכת מקדש שלמה, אלא בכל שנה בטקס חנוכתו השנתית של המקדש בסוכות.<sup>15</sup> נקודת המוצא שלו איננה תיאורי חגיגת

המקדש אצל חז״ל אלא התיאורים במקרא, ואין הוא מקשר כלל בין שחזור חנוכת המקדש לשמחת בית השואבה. מהתפיסה המתוארת בהמשך עולה שבתיאורי שמחת בית השואבה בספרות חז״ל מופיע אירוע הדומה לאירוע שמובינקל ציפה למצוא בחג הסוכות על פי עיונו במקרא.

## ג. הקבלות שבין שמחת בית השואבה לבין האירועים שבמקרא

#### 1. ריקודי המנהיגים

חֲסִידִים וְאַנְשֵׁי מַעֲשֶׂה הָיוּ מְרַקְּדִים לִפְנֵיהֶם בַּאֲבוּקוֹת שֶׁל אוֹר שֶׁבִּידֵיהֶן, וְאוֹמְרִים לפניהן דברי שׁירוֹת<sup>16</sup> ותשׁבּחוֹת.

סוכה ה, ד

מעשה ברבן שמעון בן גמליאל שהיה מרקד בשמנה אבוקות של אור, ולא היה אחד מהן נוגע בארץ, וכשהוא משתחוה מניח אצבעו בארץ על גבי הרצפה, שוחה ונושק וזוקף מיד.

תוספתא, סוכה ד, ד

התנהגותו של רבן שמעון בן גמליאל המתוארת בתוספתא מפתיעה. איה כבודו והדרו של נשיא ישראל? אבל נראה שמגמתם של עורכי התוספתא הייתה להבליט מעשה זה, שכן התנהגותו של רבן שמעון בן גמליאל מזכירה את התנהגותו של דוד המלך שפיזז וכרכר לפני ה' בכל עוז בעת העלאת ארון ה' לירושלים.

בסיפור המקראי מודגשת הפומביות שבמעשי דוד; השמחה נערכה בנוכחות "כל בית ישראל" (שמ"ב ו, טו), ודוד רקד "לעיני אמהות עבדיו" (שם ו, כ). עניין זה, המודגש בחילופי הדברים שבין דוד למיכל, מאיר את ענוותנותו הכנה של דוד ומבהיר מדוע נבחר למלך על כל ישראל ובשל מה היה עדיף ממלך מבית שאול. פומביות זו מודגשת גם בתיאורי שמחת בית השואבה. התוספתא מתארת כיצד צפה כל העם בריקודים, אנשים ונשים.

בראשונה כשהיו רואין שמחת בית השואבה היו אנשים רואין מבפנים ונשים רואות מבחוץ, וכשראו בית דין שהן באין לידי קלות ראש, עשו שלש גזוזטראות בעזרה, כנגד שלש רוחות, כן ששם נשים יושבות ורואות בשמחת בית השואבה, ולא היו מעורבין. חסידים ואנשי מעשה היו מרקדין לפניהן באבוקות ואומרי׳ לפניהם דברי תשבחות.

תוספתא, סוכה ד, א-ב

גם זהות הרוקדים מבליטה את הקשר בין שמחת בית השואבה להעלאת הארון. בשני המקרים המנהיגים הם הרוקדים, וייתכן שהקשר בין שני האישים אף חזק יותר, שכן על פי מקורות ארץ ישראליים בית הנשיא התייחס לבית דוד.<sup>18</sup>

ההשוואה בין התנהגותם של שני המנהיגים רמוזה בתלמוד הירושלמי, המצמיד את הסיפור על רבן שמעון בן גמליאל לסיפורו של דוד:

אמרו עליו על רבן שמעון בן גמליאל שהיה מרקד בשמונה אבוקות של זהב ולא היה אחד מהן נוגע בחברו וכשהיה כורע היה נועץ גודלו בארץ וכורע ומיד היה נזקף... כתיב "וישב דוד לברך את ביתו ותצא מיכל בת שאול לקראתו"... אמרה היום נגלה כבוד בית אבא. אמרו עליו על בית שאול שלא נראה מהם לא עקב ולא גודל מימיהם... "ויאמר דוד אל מיכל לפני ה' אשר בחר בי מאביך וגומ' ונקלותי עוד מזאת והייתי שפל בעיני ועם האמהות אשר אמרת עמם אכבדה" (שם ו) שאינן אמהות אלא איההות. ומה נענשה "למיכל בת שאול לא היה לה וולד עד יום מותה"...

ירושלמי, סוכה ה. ד (נה ע"ג)

נראה אפוא שההקבלה בין רבן שמעון בן גמליאל לבין דוד נובעת מהתפיסה ששמחת בית השואבה, שהייתה חגיגה על המקדש ועל נוכחות ה' בתוכו, מקבילה לשמחת דוד וישראל לפני הארון. שמחת דוד מוסבת על הארון ולמעשה הייתה שמחה על השראת השכינה, ככתוב: "ויקם וילך דוד וכל העם אשר אתו מבעלי יהודה להעלות משם את ארון האלוהים אשר נקרא שם שם ה' צבאות ישב הכרבים עליו" (שמ"ב ו, ב). אחרי בניין המקדש הפך הבית עצמו להיות מקום השכינה, 10 אירועי שמחת החג במקדש מקבילים לשמחת דוד על ארון ה'.

הדמיון בתוכנם של שני האירועים הללו אינו מקרי שכן העלאת ארון ה' לירושלים הייתה השלב הראשון לקראת הקמתו של בית המקדש. אך טבעי שבחגיגה השנתית של המקדש יצוינו ויוזכרו, בדרכים שונות, האירועים והטקסים המכוננים שלו.

#### 2. תשבחות החסידים

חַסִידִים וְאַנְשֵׁי מַעֲשֶׂה הָיוּ מְרַקְּדִים לִפְנֵיהֶם בַּאֲבוּקוֹת שֶׁל אוֹר שֶׁבִּידֵיהֶן, וְאוֹמְרִים לִפְנֵיהֵן דְּבְרֵי שִׁירוֹת וְתִשְׁבַּחוֹת.

סוכה ה, ד

נראה שדוד וסיפור העלאתו את הארון לירושלים הם הרקע אף לתיאורי המשנה. המשנה מתארת ריקודים פומביים סוערים – "באבוקות של אור שבידיהן" – כמו בהעלאת הארון אצל דוד. כמו כן היא מציינת אמירת תשבחות המקבילה לתפילת דוד לפני הארון עם סיום

העלאתו לעיר דוד:  $\gamma$ ...להודות לשם קדשך להשתבח בתהלתך $\gamma$  (דה $\gamma$ ) טז, לה $\gamma$  ברם עיקר הדמיון הוא בדמות  $\gamma$ הדמיון הוא בדמות בדמות החסיד.

במשנה החסידים הם הרוקדים ואומרי התשבחות, <sup>21</sup> אך אפשר ש״חסיד״ רומז לדוד המלך. במזמור המיוחס לדוד נאמר ״כי חסיד אני״ (תהלים סו, ב), והזיהוי של דוד עם דמות החסיד הוא מוטיב חוזר בספר תהילים. <sup>22</sup> גם לדמויותיהם של החסידים שחיו בסוף בית שני, החסידים שמדובר עליהם במשנה בסוכה, מזכירים את דמותו של דוד המלך. שמואל ספראי מסכם את מחקרו על דמות החסידים: ״החסידים התייחדו בתפיסתם הדתית ובתחושתם הבלתי אמצעית את קרבתם לאלוהות, ודבָּריהם נתפסו כ׳בן בית׳ כעבד האישי לפני האדון ולא כ׳שר לפני המלר׳״. <sup>23</sup>

גם בתיאורים של חנוכת המקדש נזכרים ״חסידים״, והם שמחים, מרננים ומזמרים. במזמור המוקדש לחנוכת הבית נאמר: ״זַמְּרוּ לַה׳ חֲסִידִיו וְהוֹדוּ לְזֵכֶר קַּרְשׁוֹ״ (תהלים ל, ה), וכן בתפילת שלמה בעת חנוכת הבית, ״וְעַתָּה קוּמָה ה׳ אֱלוֹהִים לְנוּחֶךָ אַתָּה וַאֲרוֹן עֻזֶּךָ כַּהְנֶידָ ה׳ אֱלוֹהִים יִלְבְּשׁוּ תְשׁוּעָה וַחֲסִידֶיךָ יִשְׁמְחוּ בַשׁוֹב״ (דה״ב ו, מא) ובפסוק המקביל בתהלים: ״קוּמָה ה׳ לְמְנוּחַתֶּךְ אַתָּה וַאֲרוֹן עַזֶּדָ. כֹּהַנֵיךַ יִלְבְּשׁוּ צֵדֶק וַחַסִידֵיךַ יִרְנֵנוּ״ (תהלים קלב, ח).

#### 3. הצהרות המנהיג וברכתו

הלל הזקן או' למקום שלבי אוהב לשם רגליי מוליכות אותי, אם אתה תבוא לביתי, אני אבא לביתך, אם אתה לא תבוא לביתי אני לא אבוא לביתיך שנ' "בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבא אליך ובירכתיך" (שמות כ, כא).

תוספתא, סוכה ד, ג

קטע זה מופיע בתוספתא לפני סיפור שמחתו של רבן שמעון בן גמליאל שבו עסקנו לעיל. התוספתא מספרת על הלל הזקן, אבי זקנו של רבן שמעון בן גמליאל. כשם שבסיפור על רבן שמעון בן גמליאל שימשה התנהגותו של דוד אב טיפוס, כן יש להבין גם את דברי הלל.

ואחרי הרגשות נמשך הגוף; מהזמנת הקב״ה למשתתפי שמחת בית השואבה לבוא לביתו ומהבטחתו לביקור חוזר מצדו בביתם עולה תמונה של קרבה ושל אינטימיות בין הקב״ה לישראל במקדש בכלל ובזמן חגיגת שמחת בית השואבה בפרט.

דברי הלל מזכירים את כמיהתו של דוד לבית ה' כפי שבאה לידי ביטוי במקומות אחדים בספר תהלים.<sup>24</sup>

במקום אחר מתואר דוד, כמו הלל, כמי שמובילות אותו רגליו:

"חישבתי דרכי ואשיבה רגלי אל עדותיך" (תהילים קיט, נט). אמ' דוד לפני הקב"ה רבון העולמים בכל יום ויום הייתי מחשב ואומר למקום פלוני אני הולך, לבית דירה פלונית אני הולך, והיו רגליי מביאות אותי לבתי כניסיות ולבתי מדרשות, הה"ד ואשיבה רגלי אל עדותיר.

ויקרא רבה פרשה לה<sup>25</sup>

אפשר לעמוד על הקבלות נוספות בין תוכן דבריו של הלל לבין סיפור כינון בית המלוכה ובית המקדש בשמואל ב׳ פרקים ו-ז.

#### ברית

הלל מבטא בדבריו יחס קרוב אל ה׳, כמין הדדיות: ״אם אתה תבוא לביתי״ – אם אתה, המאמין, תבוא לעבוד אותי בבית מקדשי, ״אני אבא אל ביתך״, כלומר אשרה ברכתי ושכינתי בקרבך.

הדדיות דומה במונחים דומים אנו מוצאים בסיפור ההבטחה של ה' לדוד שאת המקדש יבנה בנו.<sup>25</sup> בפרק מופיעה המילה "בית" יותר מעשרים פעם והיא משמשת מילת מפתח.<sup>27</sup> דוד אומר: "אָנכִי יוֹשֵׁב בְּבֵית אֲרָזִים וַאֲרוֹן הָאֱלוֹהִים ישֵׁב בְּתוֹךְ הַיְּרִיעָה" (שמ"ב ז, ב), וה' מבטיחו: "כי בית יעשה לך ה"" (שם, יא), כלומר תקום לדוד שושלת עם עליית בנו למלוכה, ו"הוא יבנה בית לשמי" (שם, יג). הווה אומר, היחס ההדדי שבין ה' לדוד סובב סביב ציר הבית, כמו בדברי הלל.

#### ברכה

התוספתא מביאה כמקור לדברי הלל את הפסוק ״בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך״ (שמות כ, כ), ובהקשר לדברי הלל מובן הפסוק כך: ה׳ יבוא אל בתי מאמיניו בהאצילו עליהם ברכה.

גם דוד מבקש מאת ה' ברכה לבית: $^{28}$  "וְעַתָּה הוֹאֵל וּפָּבֵרְךְ אֶת בֵּית עַבְדְּדָ לְהְיוֹת לְעוֹלֶם לְפָנֶיךָ כִּי אַתָּה אֲדנִי ה' דִּבַּרְתָּ וּמִבּּרְכָתְךָ יְבַרַךְ בֵּית עַבְדְּדָ לְעוֹלֶם" (שמ"ב ז, כט). $^{29}$  וכמו שהברכה בשמחת בית השואבה היא לכל ישראל שבאו למקדש, כך מברך דוד בשם ה' את כל העם שבאו להצטרף להעלאת הארוז. $^{30}$  גם כאן נרמז שהברכה קשורה לבית:

נִיְכַל דָּוָד מֵהַצַּלוֹת הָעוֹלָה וְהַשְּׁלָמִים וַיְּבֶרֶךְ אֶת הָעָם בְּשֵׁם ה׳ צְּבָאוֹת: וַיְחַלֵּק לְכָל הָעָם לְכָל הֲמוֹן יִשְׁרָאֵל לְמֵאִישׁ וְעַד אִשְּׁה לְאִישׁ חַלַּת לֶחֶם אַחַת וְאֶשְׁפָּר אֶחָד וַאֲשִׁישָׁה אֶחָת וַיֵּלֶךְ כָּל הָעָם אִישׁ לְבֵיתוֹ: וַיָּשֶׁב דָּוִד לְבָרֵךְ אֶת בֵּיתוֹ...

שמואל ב ו, יח-כ

העלאת הארון לירושלים היא תחילתו של המפנה בנוכחות הקב״ה בעולם, תהליך שהושלם עם בניית המקדש. גילינו שמספר אלמנטים מאירוע זה משוחזרים בטקסי שמחת בית השואבה, ויש בהם להעניק לטקסים הללו משמעות של חגיגה על מוסד המקדש. שמו של המאורע: ״שמחת בית השואבה״ מבטא טענה זו, שחגיגות בית השואבה הן במהותן חגיגה על המקדש כבית ה״. בשחזור יש התחדשות של אותה מערכת יחסים בין מנהיגי העם להקב״ה שהובילה לבניין הבית.

#### 4. כלי נגינה

חָסִידִים וְאַנְשֵׁי מַעֲשֶׂה הָיּוּ מְרַקְּדִים לְפְּנֵיהֶם בַּאֲבוּקוֹת שֻׁל אוֹר שֻׁבִּיבִיהֶן, וְאוֹמְרִים לְפְּנֵיהֶן דְּבְרֵי שְׁרָבִי שִׁירוֹת וְתִשְׁבָּחוֹת. וְהַלְנִים בְּכְּנּוֹרוֹת וּבִנְבָלִים וּבִמְצִלְתַּיִם וּבַחֲצוֹצְרוֹת וּבְּנְבַלִים וּבִמְצִלְתַּים וּבַחֲצוֹצְרוֹת וּבְּרָלֵי שִׁיר בְּלא מִסְבָּר, עַל חֲמֵשׁ עָשְׁרֵה מֵעֲלוֹת הַיּוֹרְדוֹת מֵעֶזְרַת יִשְׂרָאֵל לְעֶזְרַת נְשִׁים, בְּנֵנֶי שְׁיר חֲמִשְׁה עָשֶׁר שִׁיר הַמֵּצְלוֹת שֶׁבּמְּהִלִּים, שֶׁצְלֵיהֶן לְנִיִּים עוֹמְדִין בְּכְלֵי שִיר וְאַלְבִית נְשִׁים, בְּעַבְר הָעֶלְיוֹן שֻׁיּוֹרֵד מֵעֶזְרַת יִשְׂרָאֵל לְעֶזְרַת נְשִׁים, וְאַמְרוֹ שְׁיַבְּיהָן. וּשְׁבֵּרוֹת בִּיִּיהָן.

סוכה ה, ד

יעקב אפשטיין המשנה כאן לשון על הזיקה על הצביעו על פוקס פוקס ומנחם ומנחם אפשטיין ומנחם בין לשון המשנה בדביעו על הזיקה בדברי הימים:

נַיַּרְכִּיבוּ אֶת אֲרוֹן הָאֱלֹהִים עַל עֲגָלָה חֲדָשָׁה...: וְדָנִיד וְכָל יִשְׁרָאֵל מְשַחֲקִים לְּפְנֵי הָאֱלֹהִים בְּּכָל עז וּבְשִׁירִים וּבְכָנּרוֹת וּבִנְבָלִים וּבְתֻפִּים וּבִמְצִלְתַּיִם וּבְחֲצִיְרוֹת: דברי הימים א יג, ז-ח

לדעתי, אזכור זה אינו מקרי והוא מכוון לשחזור שמחתם של דוד המלך והעם לפני ה' בהעלאת הארון.

רשימת הכלים המוזכרים בנוסח הדפוס של המשנה זהה לרשימת הכלים המוזכרים בדברי הימים א בתיאור הניסיון הראשון להעלות את הארון לירושלים בימי דוד, לרבות היחצוצרות". מילה זו מופיעה בנוסח הדפוס בלבד, אך לא בשלושת כתבי היד של המשנה (קאופמן, פארמה וקיימברידג"). פוקס רואה בהוספה זו "אשגרה כנראה בהשפעת דברי הימים א' יג, ח הנ"ל או מן המשנה להלן...", 34 אולם הזיקה לשמחת דוד נשמרת גם לפי נוסח כתבי היד של המשנה, "והלוים בכנורות ובנבלים ובמצלתים ובכלי שיר בלא מספר...".

רשימת כלים זו זהה הן לנאמר בהמשך הסיפור של העלאת הארון הן לסיפור חנוכת המקדש בימי שלמה. אצל דוד נאמר:

נַיַקְהֵל דָּוִיד אֶת כָּל יִשְׁרָאֵל אֶל יְרוּשָׁלָם לְהַעֲלוֹת אֶת אֲרוֹן ה׳ אֶל מְקוֹמוֹ אֲשֶׁר הַכִּין לו...

וַיִּשְׁאוּ בְנֵי הַלְּוִיִּם אֵת אֲרוֹן הָאֱלֹהִים כַּאֲשֶׁר צְּנָה משֶׁה...: וַיּאמֶר דָּנִיד לְשָׁרֵי הַלְוִיִּם לְהַצְּמִיד אֶת אֲחֵיהָם הַמְשׁרְרִים בִּכְלֵי שִׁיר נְבָלִים וְכִנּרוֹת וּמְצִּלְתָּיִם מַשְׁמִיעִים לְהָרִים בְּקוֹל לְשִׁמְחָה:

שם טו, ג-טז

בהמשך מוזכרות החצוצרות, וכמו שמופיע בסוף המשנה הן היו בידיהם של הכוהנים:

וּבֶּרֶכָיָה וְאֶלְקָנָה שׁצְרִים לָאָרוֹן: וּשְׁבַּנְיָהוּ וְיוֹשָׁפָט וּנְתַנְאֵל וַעֲמָשֵי וּזְכַרְיָהוּ וּבְנָיְהוּ וָאֶלִיעֶזֶר הַכּהֲנִים מַחְצְרִים בַּחֲצצְרוֹת לִפְנֵי אֲרוֹן הָאֱלֹהִים וְעבֵד אֱדם וִיחִיָּה שׁצְרִים לַאַרוֹן:

שם טו, כד

כלי שיר אלו מופיעים גם בחנוכת המקדש של שלמה:

וְהַלְוִיִּם הַמְשֹׁרֵרִים... וְעִמָּהֶם כּהֲנִים... מַחְצְרִים בַּחֲצצְרוֹת: וַיְהִי כְאֶחָד לַמְחַצְּרִים וְלַמְשֹׁרֵרִים לְהַשְׁמִיעַ קוֹל אֶחָד לְהַלֵּל וּלְהדוֹת לַה׳ וּכְהָרִים קוֹל בַּחֲצצְרוֹת וּבִמְצְלְתַּיִם וּבכלי...

דברי הימים ב ה, יב-יד

הנחיותיו של דוד ללויים ולכוהנים בעת העלאת הארון נקבעו בעבודת המקדש לדורות, כפי שנאמר בסיום תיאור העלאת הארון:

ניָּבִיאוּ אֶת אֲרוֹן הָאֱלֹהִים וַיַּצִּיגוּ אתוֹ בְּתוֹךָ הָאהֶל... וַיִּמֵּן לְפְנֵי אֲרוֹן ה׳ מִן הַלְוִים מְשֶׁרְתִים וּלְהַזְכִּיר וּלְהוֹדוֹת וּלְהַלֵּל לַה׳ אֱלֹהֵי יִשְׁרָאֵל... בְּכְלֵי וְבָלִים וּבְכִּנּרוֹת וְאֶסָף בַּמְצִלְתַּים מַשְׁמִיעֵ: וּבְנָיָהוּ וְיַחֲזִיאֵל הַכּהֲנִים בַּחֲצצְרוֹת תָּמִיד לִפְנֵי אֲרוֹן בְּרִית הָאֵלהִים:

דברי הימים א טז, א-ו

גם כאן אנו מוצאים את ארבעת כלי הנגינה המוזכרים בכתבי היד של המשנה – בנבלים בכינורות ובמצלתיים ניגנו הלוויים, ובחצוצרות ניגנו הכוהנים.

#### 5. המועד

שלמה חנר את מקדשו בחג הסוכות ככתוב: "ויקהלו אל המלך שלמה כל איש ישראל בירח הַאָּתַנִים בֶּחָג הוא הַחֹרֶשׁ הַשְּׁבִיעִי״ (מ״א ח, ב). מובן אפוא שחג הסוכות הוא מועד מתאים לציוז השנתי של חנוכת המקדש.

חנוכת מקדש שלמה נעשתה בסוכות ולא במקרה, חג הסוכות חל בסוף השנה המקראית: "...וחג האסף בצאת השנה..." (שמות כג, טז), "חג האסיף תקופת השנה" (שמות לד, כב). במחזור הזמן הסוף הוא גם ההתחלה, נקודת זמן אידאלית לחנוכתו של המקדש. השיטה שבתשרי נברא העולם מנומקת בתלמוד בעובדה שבתשרי מתחילה עונת הגשמים<sup>35</sup> ובספרות חז"ל יש הרואים בירידת גשמים שחזור של בריאת העולם.<sup>36</sup>

מכיוון שבמקורות מתקופת המקרא ובית השני וכן בספרות חז״ל המקדש נתפס מיקרוקוסמוס המייצג את העולם כולו, הרי שחג הסוכות, החל בחודש של בריאת העולם. הוא מועד מתאים לחנוכת המקדש.

סוכה נ ע"א, ד"ה בית השואבה.

ספראי, העלייה לרגל, עמ' 193.

סוכה נ ע״ב.

ראה הפרפרזה של רמב"ז בפירושו לבראשית כ"ט. ב: "...כי הבאר ירמוז לבית המקדש... כי מז . הבאר ההוא ישקו העדרים, שמשם היו שואביז רוח הקדש" (ובדומה בפירוש רבנו בחיי שם).

שמ"ב ו, יב-כג; דה"א טו, כה – טז, ב.

שמ״ב ז.

<sup>7</sup> מובינקל. פולחז ישראל. עמ' 130-127.

השווה דה״ב ה, ב-ג לשמ״ב ו, טו.

<sup>9</sup> השווה דה"ב ה. ז לשמ"ב ו. יז.

השווה דה"ב ה. ו לשמ"ב ו. יג.

השווה דה״ב ה. יב לשמ״ב ו. ה.

השווה דה״ב ו, ג ואילך לשמ״ב ו, יח.

<sup>13</sup> דה"ב ז. י.

שמ"ב ו, יב. ראה גם התיאור המקביל בדה"א טו, טז; טו, כה.

מובינקל, פולחן ישראל, בעיקר מעמ' 116 ואילר.

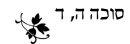
ליתא בכל כ״י של המשנה. <sup>16</sup>

- <sup>17</sup> בשני הסיפורים מוצאים גם מתח בין גברים לנשים: בשמחת בית השואבה בקלות ראש שהייתה הגורם להפרדת המינים, ובסיפור על דוד בביקורת של מיכל על שדוד "נגלה היום לעיני האמהות" (שמ"ב ו, כ).
- <sup>1</sup> מסורת זו היא מימי רבי יהודה הנשיא וייתכן שעורך התוספתא היה מודע לה בהזכירו את רבן שמעון בן גמליאל. על מסורת זו ראה: ליוור, בית דויד, עמ' 28 ואילך.
  - על מעבר זה ראה: הנשקה, משכן העדות, עמ' 62-23.
- ייתכן שיש במשנה רמז לדוד בהיותו אומר ה'תושבחות' המובהק: "תניא היה רבי מאיר אומר כל תושבחות האמורות בספר תהילים כלן דוד אמרן..." (בבלי, פסחים קיז ע"א).
  - 21 מפראי, (בימי הבית, עמ' 502) טוען ש'אנשי מעשה' הוא "כינוי נוסף לחסידים וזהה עמו".
- ראה לדוגמה: ״תהילה לדוד ארוממך אלוהי המלך ואברכה שמך לעולם ועד. בכל יום אברכך ואהלך שמך לעולם ועד.. ידוך ה׳ כל מעשיך וחסידיך יברכוכה״ (תהלים קמה, א-ב; שם, י).
- <sup>22</sup> ספראי, שם, עמ' 518. קרבה של אדם לאלוהיו כבן אל אביו תוארה אצל מלכי בית דוד: "הוא יכנה לי בית וכננתי את כסאו עד עולם. אני אהיה לו לאב והוא יהיה לי לבן וחסדי לא אסיר מעמו כאשר הסירותי מאשר היה לפניך. והעמדתיהו בביתי ובמלכותי עד העולם וכסאו יהי נכון עד עולם" (דה"א יז, יב-יד והמקבילה בשמ"ב ז, יג-יד). ביטוי למעמד המיוחד של בית דוד בכל הקשור למקדש היה ההלכה "אין ישיבה בעזרה אלא למלכי בית דוד בלבד שנאמר זיבא המלך דוד וישב לפני ה"" (בבלי. יומא סט ע"ב).
- 24 ראה לדוגמה: "שיר המעלות לדוד שמחתי באמרים לי בית ה' נלך. עמדות היו רגלינו בשעריך ירושלם" (תהלים קכב, א-ב), "לדוד... אחת שאלתי מאת ה' אותה אבקש שבתי בבית ה' כל ימי חיי לחזות בנעם ה' ולבקר בהיכלו" (שם כז, ד). במזמורים אלו המקדש מכונה 'בית' ובולטת חשיבותו כמקום של נוכחות ה', כמו בדברי הלל.
- על הזיקה שבין שני קטעים אלו עמד כבר בעל ׳חסדי דוד׳ (ראה: ליברמן, **תוספתא כפשוטה סוכה**, עמ׳ 888).
  - שמ"ב ז. <sup>26</sup>
  - $^{2}$ על תופעה זו כבר עמד לוינסון, סיני, עמ' 98.
- אצל ביחס לשמאל ב היחס לשמאל בית מגורים אלא שושלת המלוכה. ראה למעלה ביחס לשמאל ב פרק ז השימוש הכפול במילה 'בית' בית מגורים ושלשלת של מלוכה.
- ראה גם: "וישב ארון ה' בית עבד אדם הגתי שלשה חדשים ויברך ה' את עבד אדם ואת כל ביתו" (שמ"ב ו. יא).
  - "שמ"ב ו, יח. גם שלמה מברך את העם בסיפור של חנוכת המקדש (מל"א ח, נה).  $^{30}$
- <sup>3</sup> ספראי (בימי הבית, עמ' 537) עימת בין החסידים מצד אחד לחכמים מצד אחר: "ניתן למצוא, במסורות חז"ל מימי הבית הסמוכים לחורבן, דברי תגובה ואולי אף דברי קינטור כלפי החסידים, על אי העמדת לימוד התורה במרכז הגותם והוויתם". ואכן, מכל האנשים המזוהים כחסידים ואנשי מעשה, כגון חוני המעגל, חנינא בן דוסא, רב פנחס בן יאיר, לא נשתמר דבר מתורתם בהלכה (שם, עמ' 504).

בניגוד לרושם המתקבל מדברי ספראי אנו רואים כאן הקבלות, הן בדמות והן בהתנהגות, בין הנשיאים, שהיו מגדולי חכמי ההלכה של זמנם, ובין חסידים ואנשי מעשה. הבסיס להקבלות הללו הוא דמותו של דוד העוברת ביניהן כחוט השני והיא מצדיקה את התנהגותם של החסידים ואנשי המעשה, וגורמת לאותה התנהגות להיות מודל חיקוי לממשיכי דרכו של דוד.

- . אפשטיין, נוסח המשנה, עמ' 1131-1130. אפשטיין מתייחס רק לפסוקים בדה"א טו, טז: כה, ו
  - .178 פוקס, משניות סוכה, עמ' 33
    - .שם.
    - .א"א ע"א ר"ה יא ע"א.
- המים שנבראו שמים כיום הגשמים הונא בר' חנינא בר' חמא בר' שנבראו שמים אמר ''אמר רבי האמר ''אמר ע"ב. אמר בבלי, תענית ט ע"ב. הארץ...". ראה גם תענית ט ע"ב.

# תהלוכת הכוהנים בשמחת בית השואבה



חֲסִידִים וְאַנְשֵׁי מַעֲשֶׁה הָיּוּ מְרְקְּדִים לְפְנֵיהֶם בַּאֲבוּקוֹת שֶׁל אוֹר שֶׁבִּידִיהֶן, וְאוֹמְרִים לִפְנֵיהֶן דִּבְרֵי שִׁירוֹת וְתִשְׁבָּחוֹת.

וְהַלְוּיִם בְּכְנּוֹרוֹת וּבְנְבְלִים וּבְמְצִלְתִּים וּבַחֲצוֹצְרוֹת וּבְכְלֵי שִׁיר וּבְמְצִלְתִּים וּבַחֲצוֹצְרוֹת וּבְכְלֵי שִׁיר בְּלֹא מִסְפָּר, עַל חֲמֵשׁ עֻשְׁרֵה מַעְלוֹת הַיּוֹרְדוֹת מֵעָוֹרַת יִשְׂרָאֵל לְעֻוְרַת נָשִׁים, בְּנָגִד חֲמִשְׁה עֲשָׁר שִׁיר הַמַּעֲלוֹת שֶׁבַּתְּהֹלִים, שֶּעֲלֵיהֶן לְוִיִּים עוֹמְדִין בְּכְלֵי שִׁיר וְאוֹמְרִים שִׁירָה.

וְעֶּמְדוּ שְׁנֵי כֹהֲנִים בְּשַׁעֵר הָעֶלְיוֹן שֶּׁיוֹרֵד מֵעָזְרַת יִשְׂרָאֵל לְעָזְרַת נָשִּים, וּשְׁהֵי חֲצוֹצְרוֹת בִּירֵיהָן.

ָקָרָא הַגָּבֶר, תָּקְעוּ וְהַרִיעוּ וְתָקְעוּ. הִגִּיעוּ לְמַעְלָה עֲשִּׂירִית, תָּקְעוּ וְהַרִיעוּ וְתָקְעוּ.

ָהָגִיעוּ לָעֲזָרָה, תָּקְעוּ וְהַרִיעוּ וְתָקְעוּ. הָיוּ תוֹקְעִין וְהוֹלְכִין, עַד שֶׁפֵּגִיעִין לְשַׁעַר הַיּוֹצֵא מִזְרָח.

הָגִּיעוּ לְשַׁעַר הַיּוֹצֵא מִמִּזְרָח, הָפְּכוּ פְנֵיהֶן לַמַּעֲרָב, וְאָמְרוּ, אֲבוֹתֵינוּ שֶׁהִיוּ בַמְּקוֹם הַזֶּה אֲחוֹרֵיהֶם אֶל הֵיכֵל ה׳ וּפְנֵיהֶם קַרְמָה, וְהַמָּה מִשְׁתַחֲוִים קַרְמָה לַשְּׁמֶשׁ, וְאָנוּ לְיָה עֵינֵינוּ.

רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, הָיוּ שוֹנִין וָאוֹמְרִין, אָנוּ לְיָה, וּלְיָה עֵינֵינוּ:

המפתח להבנת הקשר בין שמחת בית השואבה לחנוכת המקדש הוא תהלוכת הכוהנים בצאתם מהמקדש בליווי תרועת החצוצרות. במרכזם של סיפור העלאת הארון על ידי דוד וסיפור חנוכת המקדש מתוארת תהלוכה. גם בתיאור שמחת בית השואבה יש תהלוכה, וכמו בהעלאת הארון היא מלווה בתרועות. אולם נראה שחשיבותה של תהלוכה זו ומשמעותה מתחדדות דווקא לנוכח זיקתה להקשר מקראי שלישי המפורש במשנה.

בתהלוכת שמחת בית השואבה מובלט הניגוד בין "אבותינו שהיו במקום הזה" והשתחוו לשמש (יחזקאל ח, טז) לבין המשתתפים המכריזים "ליה עינינו". ביחזקאל הפנו החוטאים את אחוריהם למקדש משום שהשתחוו לשמש. גם בשמחת בית השואבה פניהם של הצועדים מזרחה, אך לא כביטוי לנטישת המקדש אלא בשל החגיגה, ולכן הם מצהירים "ליה עינינו".

הנגדה זו בין תיאור חטאי העם והסתלקות השכינה ביחזקאל (יחזקאל ח, יא) לבין תיאור הנגדה זו בית השואבה מתחילה "בשער שמחת בית השואבה מתחילה "בשער

העליון" (סוכה ה, ד), וגם ביחזקאל "ששה אנשים באים מדרך שער העליון" (יחזקאל ט, ב) כדי להשחית את העיר. ייתכן שבאזכור "השער העליון" של העזרה במשנה יש רמז נוסף לנבואה ביחזקאל הפותחת בהבאת יחזקאל אל "פתח שער הפנימית הפונה צפונה" (שם ח, ג), גם הוא אחד משערי העזרה.

גם קריאת הדבקות בה' "ליה עינינו" רומזת לנבואת יחזקאל שזקני ישראל החוטאים אומרים בה "אין ה' ראה אתנו עזב ה' את הארץ" (שם ח, יב). לנוכח אמירה זו ה' מטעים לנביא פעמים רבות בפרק ח שהוא אכן רואה את החוטאים ושעינו הפקוחה לא תחוס עליהם. לעומת זאת, המשתתפים בשמחת בית השואבה מצהירים על דבקותם בה' באמצעות אותו מוטיב של העין – "ליה עינינו".

בין המשתתפים בשני האירועים נזכרים מנהיגי העם (הלל ורבן שמעון בן גמליאל מכאן, וזקני ישראל מכאן) ונשים (יחזקאל ח, יד), אלא שביחזקאל הדמויות חוטאות. עוד יש לציין כי בשמחת בית השואבה המקדש נמלא שמחה וירושלים אורה (סוכה ה, ג), ואילו בספר יחזקאל המקדש מתמלא בחללים, העיר מוכה וחמת ה' נשפכת על ירושלים (יחזקאל ט, ז-ח).

והנה, העונש על החטאים המתוארים בנבואת יחזקאל הוא סילוק השכינה, תהליך הפוך מהשראת השכינה בסיפור חנוכת המקדש. הקשר הניגודי בין נבואה זו של יחזקאל לבין חנוכת המקדש בימי שלמה מתבטא בנקודות נוספות.

חנוכת המקדש החלה בכינוס של המנהיגים:

אָז יַקְהֵל שְׁלֹמה אֶת זְקְנֵי יִשְרָאֵל אֶת כָּל רָאשֵׁי הַמַּטוֹת נְשִיאֵי הָאָבוֹת לְבְנֵי יִשְרָאֵל אֶל הַמֶּלֶךְ שְׁלֹמה יְרוּשָׁלָם לְהַעֲלוֹת אֶת אֲרוֹן בְּרִית ה׳ מֵעִיר דָּוִד הִיא צִיּוֹן:

מלכים א ח, א

ובספר יחזקאל נעשות התועבות על ידי מנהיגי העם:

רָשִּׁבְעִים אִישׁ מִזְּקְנֵי בֵית יִשְׁרָאֵל וְיַאֲזַנְיָהוּ כֶּן שָׁפֶּן עמֵר בְּתוֹכָם...: וַיֹּאמֶר אֵלִי הֲרָאִיתְ בֶן אָדָם אֲשֶׁר זִקְנֵי בֵית יִשְׁרָאֵל עשִׁים בַּחשֶׁךְ אִישׁ בְּחַדְרֵי מַשְׁכִּיתוֹ כִּי אמְרִים אֵין ה׳ ראָה אתָנוּ עָזַב ה׳ אֶת הָאָרֶץ.

יחזקאל ח, יא-יב

״שבעים איש מזקני בית ישראל״ מרמז ל״שבעים מזקני ישראל״ הנזכרים בשמות כד, א-ט ול״שבעים איש מזקני ישראל״ הנזכרים בבמדבר יא, טז. ברמיזה זו מציג הכתוב את הניגוד שבין זקני ישראל הכופרים בנוכחות השכינה וגורמים לסילוקה מן המקדש לבין זקני ישראל שזכו לגילויי שכינה. הווה אומר, מנהיגי ישראל גורמים כאן לסילוק השכינה, בניגוד למלך ולמנהיגים שהעלו את הארון למקדש והביאו את השכינה לתוכו. כנגד הבטחת ה׳ ״והיו עיני

ולבי שם כל הימים" (מ"א ט, ג), אומרים זקני ישראל "אין ה' ראה אתנו עזב ה' את הארץ". גם תיאורי כניסת השכינה למקדש בספר מלכים ויציאתה ממנו בספר יחזקאל מלמדים על תנועה הדרגתית, והסימטריה הזו מבליטה את היחס ההפוך שבין האירועים. אף תיאור הענן בשני האירועים מביע ניגוד זה. הענן מבטא את כבוד ה', אך בחנוכת המקדש "הענן מלא את בית ה" (מ"א ח, י), ואילו בהסתלקות השכינה נאמר "והענן מלא את החצר הפנימית" (יחזקאל י, ג), הואיל וכבוד ה' בדרכו להסתלק מן המקדש.

המסקנה המתבקשת היא שסילוק השכינה ביחזקאל מנוגד להשראתה במקדש בתיאורי חנוכת המקדש, וגם תיאורי שמחת בית השואבה מנוגדים לתיאורי יחזקאל. הווה אומר, בשמחת בית השואבה מתחזקת נוכחות השכינה במקדש בדומה לחנוכת המקדש של שלמה.

עמדתי עד כה על שני צירים עליהם מבוססת הזיקה בין שמחת בית השואבה ובין חנוכת המקדש – הדמיון בין תיאור שני האירועים לסיפור העלאת הארון בימי דוד מחד גיסא והניגוד לסיפור סילוק השכינה ביחזקאל מאידך גיסא. אציג עתה את הזמנת השכינה לשכון במקדש במהלך טקס שמחת בית השואבה.

המשתתפים בטקס שמחת בית השואבה עושים פעולות הפוכות לפעולותיהם של מטמאי המקדש המתוארים ביחזקאל ומתקנים את המעוות שגרם לסילוק השכינה. ואולם הם גם משחזרים את התנהגות האנשים לפני השראת השכינה כפי שהיא מתוארת בסיפור חנוכת המקדש.

|                                | דברי הימים ב ה, יב-יד                                                                 | סוכה ה, ד                                                                          |
|--------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| תנועה לכיוון מזרח              | ויהי בצאת הכהנים מן הקודש                                                             | ועמדו שני כהנים בשער העליון<br>הגיעו הגיעו <sup>2</sup>                            |
| נוכחות הלוויים ומקום<br>עמידתם | והלוים עמדים מזרח למזבח                                                               | והלוים על חמש עשרה המעלות<br>היורדות מעזרת ישראל לעזרת<br>הנשים שעליהן לוים עומדים |
| נוכחות הכוהנים וכלי<br>נגינתם  | כהנים מחצצרים בחצצרות                                                                 | כהנים חצוצרות בידיהן<br>תקעו והריעו ותקעו                                          |
| כלי נגינתם של<br>הלוויים       | והלוים במצלתים וכנבלים וכנרות <sup>3</sup>                                            | והלוים בכנורות ובנבלים<br>ובמצלתים ובכלי שיר בלא מספר                              |
| שיר ושבח                       | ויהי כאחד למחצצרים ולמשררים<br>להשמיע קול אחד להלל ולהדות<br>לה' כי טוב כי לעולם חסדו | ואומרים תשבחות                                                                     |

העלאת הארון לירושלים הייתה תחילתו של תהליך של הבלטת נוכחותו של הקב״ה בעולם. תהליר שהושלם עם בניית המקדש. גילינו כי אלמנטים רבים מאירועים אלו בתיאור 152

הספרותי של טקסי שמחת בית השואבה במשנה ובתוספתא (שהובאו בפרק הקודם), והדבר האיר את משמעותם של טקסים אלו כחגיגה על ייסוד המקדש.

בפרק הקודם ראינו את הקושי לראות בשמחת בית השואבה שמחה על המים מצד אחד ואת הקושי להתעלם מהזיקה שבין ניסוך המים לשמחת בית השואבה מצד אחר, זיקה העולה בעיקר מהקשר של שניהם לפסוקים בישעיהו יב, ב-ו.<sup>4</sup> עמדנו על שיטת הירושלמי שקישרה בין הפסוקים לשמחת בית השואבה והבינה את דברי ישעיהו על שאיבת מים כמטפורה לישועת ה' ולהתגלותו בעולם. ברם קשה לנתק את הפסוק ואת המטפורה שבירושלמי משאיבה של ממש בעת ניסוך המים, ולכן נראה ששאיבת מי השילוח היא הגשמה של המטפורה הרוחנית.

ראינו שהתהלוכה של שמחת בית השואבה, הגורמת להשראת השכינה במקדש, קשורה בקשר של הנגדה לסיפור סילוק השכינה מהמקדש בספר יחזקאל.<sup>5</sup> מי השילוח הם מים חיים, והביטוי "מים חיים" מובא כמטפורה לקדוש ברוך הוא בהקשר של בית המקדש: "כסא כבוד מרום מראשון מקום מקדשנו. מקוה ישראל ה' כל עזביך יבשו יסורי [וסורי קרי] בארץ יכתבו כי עזבו מקור מים חיים את ה"" (ירמיהו יז, יב-יג). פוקס כבר עמד על הקשרים שבין שאיבת מים בניסוך המים לשאיבת רוח הקודש,<sup>6</sup> ונראה לי שאפשר לראות בשאיבת מי הניסוך ובהבאתם למקדש סמל להבאת רוח הקודש עצמה.

יש לציין שהשער העליון ביחזקאל הוא השער החיצוני ואילו בסוכה הוא השער הפנימי, בתוך המהדש.

תודתי לידידי ברוך שיח שהאיר לי נקודה זו.

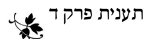
ראה בפסוק הבא: 'בכלי שיר'. <sup>3</sup>

<sup>.</sup> בפסוק מישעיהו בשני בע"ב – שימוש בפסוק מישעיהו בשני הטקסים.  $^4$ 

הניגוד שבין ניסוך המים לבין הפסוקים ביחזקאל מרומז בתוספתא. בספר יחזקאל השכינה מסתלקת דרך מפתן הבית (ט, ג) ומגיעה להר מקדם לעיר (יא, כג), שהוא הר הזיתים. לשני המקומות הללו משמעות לניסוך המים. ראה תוספתא, סוכה ג, ג-יא, הקושרת את טקס ניסוך המים לנבואות המוזכרות ביחזקאל מז ובזכריה יד על המים שייצאו באחרית הימים מהמקדש ויביאו תיקון וחיים לעולם. ביחזקאל מז מתואר כי מים יצאו "מתחת מפתן הבית קדימה" (פס' א), ובנבואת זכריה מתוארת התגלות על הר הזיתים "ויצא ה'... ועמדו רגליו ביום ההוא על הר הזיתים אשר על פני ירושלם מקדם..." (זכריה יד, ג-ד).

פוקס, בית השואבה, עמ' 197.

# גיבוריה של מסכת תענית



בִּשְׁלֹשָׁה פְּרָקִים בַּשְּׁנָה כֹּהֲנִים נוֹשְׁאִין אֶת כַּפִּיהֶן אַרְבַּע פְּעָמִים בִּיוֹם, בַּשְּׁחֲרִית, בַּמּוּסָף וּבַמִּנְחָה וּבִנְעִילַת שְּׁעָרִים, בַּתַּעֲנָיוֹת וּבַמַעְמָדוֹת וּבְיוֹם הַכְּפּוּרִים: תענית ד, א

את מסכת תענית, העוסקת ברובה בדיני התפילות לגשמים, חורז רצף של תאריכים המשלים את מעגל השנה.

המסכת נפתחת במילים "יום טוב הראשון של חג", כלומר ט"ו בתשרי, היום שבו לדעת רבי אליעזר מתחילים "להזכיר גשמים" בתפילה. בהמשך הפרק המשנה מציינת תאריכים שבהיעדר גשמים עד אותם ימים חייב הציבור לצום בהם. הפרק האחרון של המסכת, פרק ד, עובר לעסוק בקיץ ומונה את הימים שנהגו להביא בהם את "קרבן העצים" ואת ימי האבל הלאומיים. המעגל נסגר במשנה האחרונה של המסכת, החותמת ביום הכיפורים החל בחודש תשרי, החודש שהמסכת פתחה בו. בהמשך נראה שלכל התאריכים יש יסוד משותף.

פרק ד פותח בפירוט הזמנים שהכוהנים בירכו בהם את העם ארבע פעמים ביום – תעניות, "מעמדות" ויום הכיפורים. כיוון שהפרקים הקודמים עסקו בתעניות אין צורך להסביר את מהותן, והפרק פותח בהסבר על אודות המעמדות ומסיים בהתייחסות ליום הכיפורים. כאמור, בין שני הנושאים האלה הפרק עוסק בקרבן העצים ובימי האבל. בפסקאות הבאות נעיין בכל אחד מהנושאים הללו כשהוא לעצמו ונשתדל לחשוף את הזיקה ביניהם.

#### מעמדות

אַלוּ הֵן מַעֲמָדוֹת, לְפִי שֶׁנָּאֲמֵר (במדבר כח), צַו אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם אֶת קֵרְבָּנִי לַחִמִי,

ּוְכִי הֵיאַךְ קַרְבָּנוֹ שֶׁל אָדָם קֵרֵב, וְהוּא אֵינוֹ עוֹמֵד עַל גַּבְּיו,

ָּהְתְקִינוּ נְבִיאִים הָרָאשׁוֹנִים עֶשְׂרִים וְאַרְבַּע מִשְׁמָרוֹת.

עַל כָּל מִשְׁמָר וּמִשְׁמָר הָיָה מַעֲמָד בִּירוּשָׁלַיִם שֶל כֹּהַנִים, שֶל לְוִיִּם, וְשֶׁל יִשְּׂרְאֵלִים. הִגִּיעַ זְמַן הַמִּשְׁמָר לִעֲלוֹת, כְּהָנִים וּלְוִיִּם עוֹלִים לִירוּשָׁלַיִם,

יִשְׂרָאֵל שֶׁבְּאוֹתוֹ מִשְׁמָר מִתְבַּנְּסִין לְעָרֵיהֶן וְקוֹרְאִין בְּמַעֲשֵׁה בְרֵאשִׁית:

תענית ד, ב

יְאַנְשִׁי הַפַּעֲמָד הָיוּ מִתְעַנִּין אַרְבָּעָה יָמִים בַּשָּׁבוּעַ, מִיּוֹם שֵׁנִי וְעַד יוֹם חֲמִישׁי.
יְלֹא הָיוּ מִתְעַנִּין עֶרֶב שַׁבֶּת, מִפְּנֵי כְבוֹד הַשַּׁבָּת.
יְלֹא בְשָׁהָד בַּשַּׁבָּת, כְּבִי שֶׁלֹא יִצְאוּ מִפְנוּחָה וְעֹנֶג לִיגִיעָה וְתַעֲנִית וְיָמוּתוּ.
בַּיּוֹם הָרִאשׁוֹן, בְּרָאשִׁית וִיְהִי רָקִיעַ.
בַּשֵּׁנִי, יְהִי רָקִיעַ וְיִקוּוּ הַפֵּיִם.
בַּשְׁלִישִׁי, יִקְוּוּ הַמֵּיִם וְיְהִי מְאֹרֹת.
בַּחְבִיעִי, יְהִי מְאֹרֹת וְיִשְׁרְצוּ הַפֵּיִם.
בַּחְמִישִׁי, תּוֹצֵא הָאָרֶץ, וַיְּכְלוּ הַשָּׁמִים.
בַּחְמִישִׁי, תּוֹצֵא הָאָרֶץ, וַיְּכְלוּ הַשָּׁמִים.
בַּעִּשִּׁי, תּוֹצֵא הָאָרֶץ, וַיְּכְלוּ הַשָּׁמֵים.
בַּרָשָׁה גְּדוֹלָה, קוֹרִין אוֹתָה בִּשְּׁמֵים.
בַּרְשָׁהִין וְקוֹרִין עַל פִּיהָן בְּקוֹרִין אֶת שְׁמַע.
בַּבְּנְסִין וְקוֹרִין עַל פִּיהָן בְּקוֹרִין אֶת שְׁמַע.
ערב שׁבַּת בַּמנִחָה לֹא הִיּוּ נִכּמִין, מפנִי כבוֹד השׁבַת:

תענית ד, ג

לקרבן התמיד, שהוקרב פעמיים בכל יום, מוקדשת מסכת שלמה הקרויה על שמו. מסכת תמיד מתארת בהרחבה את מעשי הכוהנים סביב הקרבת הקרבן ואף נוגעת מעט בתפקידי הלוויים. שלא במפתיע נפקד ממסכת זו מקומו של רוב עם ישראל, כל אלו שאינם נמנים עם שבט לוי. ואולם משנתנו מלמדת שגם ישראל (או שלוחיהם), חייבים לנכוח בהקרבת התמיד. יתרה מזו, לדעת התוספתא נוכחותו של "העם", כלומר הציבור שאינו עוסק בהקרבת הקרבן: "ר" שמעון בן לעזר או" כהנים ולוים וכלי שיר והעם מעכבין את העבודה" (תוספתא, תענית ג, ג).

לשון המשנה, "וכי היאך קרבנו של אדם קרב והוא אינו עומד על גביו?", מבטאת דרישה ליצירת קרבה וזהות בין בעלי הקרבן – "בני ישראל", ובין קרבנם. זאת ועוד, על פי המשנה, אנשי המעמדות לא רק שנכחו בזמן ההקרבה אלא אף יצרו "שותפות רוחנית" עם הקרבן ועם תהליך הקרבתו. לכן, מלבד השבת והימים הסמוכים לה, הם צמו כל השבוע, ובאמצעות התענית הפכו עצמם למעין קרבן. "גם הביטוי שהמשנה נוקטת כדי לתאר את תפקיד המעמדות – "עומד על גביו" – מתבסס על הציור של מביא הקרבן כקרבן.

תפקיד נוסף המיוחד לאנשי המעמדות הוא קריאה ב"מעשה בראשית". לדעת התלמוד הלכה זו מבטאת את החשיבות המיוחדת של המעמדות שבלעדיהם "לא נתקיימו שמים וארץ" (בבלי, תענית כז ע"ב). מכל האמור לעיל עולה כי בניגוד לרושם המתקבל ממסכת תמיד, גם לישראל שאינו כוהן ואינו לוי יש חלק משמעותי בהקרבת התמיד ובתפקידו הקוסמולוגי של בית המקדש המאיר ומשפיע על העולם כולו.

#### קרבן העצים

כָּל יוֹם שֶׁיֶשׁ בּוֹ הַלֵּל, אֵין בּוֹ מַעֲמָד בַּשַּׁחֲרִית. קֵרְבַּן מוּסָף, אֵין בּוֹ בַנְּעִילָה.

ָאָרְכַּן עֵצִים, אֵין בּוֹ בַמִּנְחָה, דִּבְרֵי רַבִּי עֲקִיבָא.

אָמַר לוֹ כֶן עַזַּאי, כָּךְ הָיָה רַבִּי יְהוֹשֻׁעַ שׁוֹנֶה, קַרְבַּן מוּסָף, אֵין בּוֹ בַמִּנְחָה. קַרְבַּן עֵצִים אֵין בוֹ בַנְּעִילָה.

ּ חָזַר רַבִּי עֲקִיבָא לִהְיוֹת שׁוֹנֶה כְבֶן עַזַּאי:

זְמַן עֲצֵי כֹהֲנִים וְהָעָם, תִּשְׁעָה.

בְּאֶחָד בְּנִיסָן, בְּנֵי אָרַח בֶּן יְהוּדָה.

בָּעֶשְׂרִים בְּתַמּוּז, בְּנֵי דָוָד בֶּן יְהוּדָה.

בַּחֲמִשָּׁה בְאָב, בְּנֵי פַרְעשׁ בֶּן יְהוּדָה.

בְּשִׁבְעָה בוֹ, בְּנֵי יוֹנָדָב בֶּן רֵכָב.

ַבַּעֲשָׂרָה בוֹ, בְּנֵי סְנָאָה בֶן בִּנְיָמִין.

בַּחֲמִשָּׁה עָשָׂר בּוֹ, בְּנֵי זַתּוּא בֶן יְהוּדָה, וְעִמְּהֶם כּוְהַנִים וּלְוִיִּם וְכָל מִי שֶׁטָּעָה בְשִׁבְטוֹ, וּבָנֵי גוֹנְבֵי עֶלִי בְּנֵי קוֹצְעֵי קְצִיעוֹת.

ָבְעֶשְׂרִים בּוֹ, בְּנֵי פַחַת מוֹאָב בֶּן יְהוּדָה.

ַבְּעֶשְׂרִים בֶּאֱלוּל, בְּנֵי עָדִין בֶּן יְהוּדָה.

ָבְּאֶחָד בְּטֵבֵת שָׁבוּ בְנֵי פַּרְעשׁ שְׁנִיָּה.

ּ בְּאֶחָד בְּטֵבֵת לֹא הָיָה בוֹ מַעֲמָד, שֶׁהָיָה בוֹ הַלֵּל וְקַרְבַּן מוּסָף וְקַרְבַּן עֵצִים:

תענית ד, ד-ה

במבט ראשון נראה כי הדיון בקרבן עצים מופיע בפרק רק במקרה, אגב הדיון במעמדות שאינם מתקיימים ביום שמביאים קרבן עצים. אולם כפי שכבר ראינו בעבר, הרצף האסוציאטיבי, שנדמה שהוא שרירותי, משרת לעתים מזומנות מטרה רעיונית עמוקה. גם כאן השתלבותם של תאריכי קרבן העצים בתוך הרצף הכרונולוגי של התאריכים המופיעים לאורך המסכת כולה מאפשרת לנו לקשור בין הקרבן ובין הנושאים האחרים שהפרק והמסכת עוסקים בהם. אולם קשר כזה דווקא מעצים את השאלה מה משותף בין קרבן העצים ובין המעמדות.

הקשר מתברר מתוך האופן שבו הבבלי מתאר את ההיסטוריה של קרבן העצים:

כשעלו בני הגולה לא מצאו עצים בלשכה, ועמדו אלו והתנדבו משלהם.

וכך התנו נביאים שביניהן: שאפילו לשכה מלאה עצים – יהיו אלו מתנדבין משלהן, שנאמר ״והגורלות הפלנו על קרבן העצים הכהנים הלוים והעם להביא לבית אלוהינו לבית אבותינו לעתים מזמנים שנה בשנה לבער על מזבח ה׳ אלוהינו ככתוב בתורה״ (נחמיה י).

בבלי, תענית כח ע״א

מדי שנה בשנה, אותן משפחות שהיו הראשונות לתרום עצים למקדש עם הקמת בית שני בימי עזרא ונחמיה התכבדו לתרום את עצי המערכה במועד השנתי. התוספתא מוסיפה שימי הבאת העצים הם ימי שמחה ונאסרו בהם הספד ותענית (תוספתא, תענית ג, ו). החגיגיות היתרה המוקנית להבאת קרבן העצים מבטאת את שותפותם של ישראל, שאינם כוהנים או לוויים ואינם משרתים בקודש, בעבודות המקדש ובהקרבת הקרבנות. משפחות מביאי העצים לא זכו לכבוד זה בשל עושרן או בשל ייחוסן אלא בזכות מעשיהן הטובים ומסירותן למקדש.<sup>3</sup> עצם הכינוי "קרבן העצים", אף שאין מדובר בקרבן במובן הרגיל, ממחיש את אותו רעיון העולה מהמעמדות של קרבן התמיד – עם ישראל כולו שותף בהקרבת הקרבנות.

#### תענית

גם בנושאה המרכזי של המסכת, תענית הגשמים, יש התייחסות לתפקיד המרכזי השמור לעם כולו בתחום שלכאורה שייך למקדש ולכוהנים בלבד. בחג הסוכות הכוהנים מנסכים מים על המזבח באופן חד פעמי, כחלק מטקס בקשת גשמים בשביל העולם כולו. <sup>4</sup> ישנם פרשנים המפרשים גם את הבאת הערבה למזבח במקדש בסוכות ואת הקרבת שבעים הפרים על רקע הבשם הלצשם. <sup>5</sup>

לעומת הגישה הזאת, ה''מפקידה'' את האחריות לגשמים בידי הכוהנים, מסכת תענית מלמדת אותנו שהעם כולו שותף בהבאת גשמים; המסכת עוסקת בעיקר בתעניות ובתפילות מיוחדות של כלל הציבור בעת עצירת גשמים, ולכוהנים ולמקדש אין בהן תפקיד מיוחד. לתרומתו של האדם הפשוט לירידת הגשמים ביטוי נוסף. כידוע, המשנה נוטה למעט באגדות סיפוריות, אולם במסכת תענית מוקדש נתח נכבד לתיאור דמותו של חוני המעגל, שבזכות תפילותיו ירד גשם בעת בצורת. חוני המעגל, אדם בלי שום תואר, בוודאי לא כוהן ואפילו לא רב, הוצג כאיש עממי אשר אינו נמנה עם קבוצת החכמים ובכל זאת קרבתו לקב"ה רבה משלהם (תענית ג, ח).

## ימי אבלות

חֲמִשָּׁה דְבָרִים אֵרְעוּ אֶת אֲבוֹתֵינוּ בְּשִׁבְעָה עָשֶׁר בְּתַמוּז וַחֲמִשָּׁה בְּתִשְׁעָה בְאָב. בְּשִׁבְעָה עָשֶׁר בְּתַמוּז נִשְׁתַּבְּרוּ הַלּוּחוֹת, וּבָטֵל הַתָּמִיד, וְהָבְקְעָה הָעִיר, וְשָׁבַף אַפַּסִטְמוֹס אֵת התּוֹרָה, וָהַעֵּמִיד צֵּלָם בַּהֵיכַל.

בְּתִשְׁעָה בְאָב נִגְזַר עַל אֲבוֹתֵינוּ שֶׁלֹּא יִכָּנְסוּ לָאָרֶץ, וְחָרֵב הַבַּיִת בָּרִאשׁוֹנָה וּבַשְׁנִיֶה, וְנִלְכְּדָה בֵּיתָר, וְנֶחְרְשָׁה הָעִיר. מִשִּׁנָכִנִס אָב, מִמֵעַטִין בִּשְׁמִחָה.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>תענית ד, ו

כשם שהעם שותף בעבודת המקדש הוא שותף באבל על חורבנו. התוספתא מבטיחה שימי הצום והאבל "עתידין להיות ימים טובים לישראל... וכל המתאבלים עליה בעולם הזה שמחין עמה לעולם הבא" (תוספתא, תענית ג, יד). אולם המשנה גם מפתיעה בכך שהיא מגלה כי האבלות בימים אלו אינה רק על חורבן המקדש ואבדן העצמאות הלאומית (שבאה אל קיצה עם חורבן ביתר) אלא גם על אסונה של התורה – שבירת הלוחות ושרפת התורה. קשירת הקשר בין התורה למקדש חוזרת גם בסוף המסכת, אם כי בהקשר אופטימי:

וְכֵן הוּא אוֹמֵר, (שיר השירים ג) צְאֶינָה וּרְאֶינָה בְּנוֹת צִיּוֹן בַּמֶּלֶךְ שְׁלֹמֹה בַּעֲטָרָה שֵׁעִּטְרַה לוֹ אָמוֹ בִּיוֹם חָתַנַתוֹ וּבִיוֹם שִׁמְחַת לְבּוֹ.

בְּיוֹם חֲתֻנָּתוֹ, זוֹ מַתַּן תּוֹרָה. וּבְיוֹם שִּׁמְחַת לְבּוֹ, זֶה בִּנְיַן בֵּית הַמִּקְדָּשׁ, שֶׁיִבָּנֶה בִּמְהֵרָה בִיבֵינוּ. אַמֵּן.

תענית ד, ח

כפי שנראה בהמשך, כנגד שני ימי האבל על התורה והמקדש ישנם שני ימי שמחה, "ימים טובים לישראל", שלדעת המשנה לא היו כדוגמתם – ט"ו באב ויום הכיפורים. יום הכיפורים, השיא של עבודת המקדש, הוא גם היום שקיבלנו בו את "הלוחות השניים", והוא הפעם היחידה בשנה שבה נכנס הכוהן הגדול לקודש הקדשים, מקום משכנו של הארון ובתוכו הלוחות ושבריהן. במילים אחרות, ביום הכיפורים מתגלה כי בלב המקדש שוכנת התורה.

הצגת הקשר ההדוק בין התורה למקדש היא דרך נוספת לבטא את השייכות של העם למקדש. דרך לימוד התורה, שאינו מוגבל למוצא או מעמד, יכול כל אחד לגעת ב״לב המקדש״. מאותה הסיבה ממש הבבלי גורס שלימוד תורה שווה ערך להקרבת קרבנות,8 והמשנה אומרת כי ״ממזר תלמיד חכם קודם לכוהן גדול עם הארץ״ (הוריות ג, ח).

#### יום הכיפורים וט"ו באב

אָמַר רַבָּן שִׁמְעוֹן בֶּן גַּמְלִיאֵל, לֹא הָיוּ יָמִים טוֹבִים לְיִשְׂרָאֵל כַּחֲמִשָּׁה עָשָׁר בְּאָב וּכִיוֹם הַכִּפּוּרִים, שֶׁבָּהֶן בְּנוֹת יְרוּשָׁלַיִם יוֹצְאוֹת בִּכְלֵי לָבָן שְׁאוּלִין, שֶׁלֹא לְבַיֵּשׁ אֶת מִי שֶׁאֵין לוֹ. כָּל הַבֵּלִים טְעוּנִין טְבִילָה.

ייי דָּי בַּבֶּיךְ בִּיְרִיּיְ דְּיִי בְּיִּרְמִים. וּבְנוֹת יְרוּשָׁלַיִם יוֹצְאוֹת וְחוֹלוֹת בַּכְּרָמִים.

וּמֶה הָיוּ אוֹמְרוֹת, בָּחוּר, שָּׁא נָא צֵינֶיךָ וּרְאֵה, מָה אַמָּה בוֹרֵר לֶּךְ. אַל תִּתַּן צֵינֶיךָ בַּנּוֹי, תֵּן צֵינֶיךָ בַּמִּשְׁפָּחָה. (משלי לֹא) שֶׁקֶר הַחַן וְהָבֶל הַיֹּפִי, אִשָּׁה יִרְאַת ה׳ הִיא תִּתְהַלֶּל. וָאוֹמֵר, תִּנוּ לָה מִפָּרִי יָדֵיהָ, וִיהַלְלוּהַ בַּשִּׁעַרִים מַצֵּשֵׂיהָ.

תענית ד, ח

מדוע שני ימים אלו שמחים וטובים כל כך? במבט ראשון נראה כי השמחה נבעה מחול הבנות ומהמשפחות העתידות להיבנות בעקבותיו. אף על פי שאפשר להציע הבנה כזו לט"ו באב, קשה מאוד להניח שהמשנה צמצמה את ערכו וייחודו של יום הכיפורים, היום שהתורה אומרת עליו "כי ביום הזה יכפר עליכם לטהר אתכם" – לריקודים ומחולות. ואמנם, בעקבות ניתוח כתבי היד של המשנה, פנחס מנדל מציע שהחלק העוסק בשידוכים (החל ב"ומה היו אומרות...") הוא הוספה מאוחרת, וכך במשנה המקורית מחול הבנות היה ביטוי לשמחה ולא סיבתה.

אם כן, מהי סיבת השמחה היתרה בימים אלו? כפי שמנדל מציין, ט"ז באב היה יום ההקרבה המרכזי של קרבן העצים והשתתפו בו רבים מכל גוני העם, ולפי כמה מסורות הוא אף היה המועד האחרון בשנה שהובא בו הקרבן. "אם כן, אפשר למצוא דמיון בינו ובין יום הכיפורים; ימים אלו מדגישים את שותפותו של העם במקדש – האחד בקרבן העצים והאחר בגילוי התורה שבלב המקדש. מסקנתו של מנדל הולמת את הכיוון שהצענו לפרק כולו: "ומזה מתברר המסר העיקרי של רבן שמעון בן גמליאל, שכן דווקא בשני ימים האלה בלט במיוחד הקשר ההדוק של העם – כל העם – לבית המקדש". "ו

קישור משמעותי נוסף של ריקוד הבנות ושל בית המקדש מצאנו בבגדי הלבן שלבשו המחוללות – כצבע בגדי יום הכיפורים של הכוהן הגדול.<sup>12</sup> גם ההלכה במשנה אגדתית זו, "כל הכלים טעונים טבילה", מחזקת את הקשר של מחולות הבנות לעולם המקדש ולטהרה החמורה הנהוגה בו. יתרה מזו, לשון זו מופיעה גם במשנה האחרונה של מסכת חגיגה, ביחס לכלי המקדש עצמם "...כל הכלים שהיו במקדש טעונים טבילה" (חגיגה ג, ח).<sup>13</sup>

מסכת תענית נחתמת בפירוש אלגורי לפסוק משיר השירים:

וְכֵן הוּא אוֹמֵר, (שיר השירים ג) צְאֶינָה וּרְאֶינָה בְּנוֹת צִיּוֹן בַּמֶּלֶךְ שְׁלֹמֹה בַּעֲטָרָה שעטרה לוֹ אמוֹ בִּיוֹם חתנתוֹ וּבִיוֹם שמחת לבּוֹ.

בְּיוֹם חֲתֻנָּתוֹ, זוֹ מַתַּן תּוֹרָה. וּבְיוֹם שִּׁמְחַת לְבּוֹ, זֶה בִּנְיַן בֵּית הַמִּקְדָּשׁ, שֶׁיִּבָּנֶה בִּמְהֵרָה בִיבֵּינוּ. אַמֵּן.

תענית ד, ח

בפרק העוסק בפרקי אבות אציע כי הפירוש האלגורי לשיר השירים, שלפיו מערכת היחסים המתוארת בספר היא בין עם ישראל לקב״ה, אינו מבטל את ערכה של המשמעות המילולית של הפסוקים העוסקים בקשר הממשי בין איש לאישה היות שבעיני חז״ל גם בקשר זה שורה קדושה ״זכו שכינה ביניהם״ (בבלי, סוטה יז ע״א). הקבלה רעיונית זו זוכה למימוש מעשי בסיפור השידוכים בט״ו באב וביום הכיפורים. 14 הדרמה הקוסמית של ימי הקרבה בין עם ישראל לקב״ה מולידה חיבור בין איש לאישה. נקודה זו מודגשת במיוחד ביום

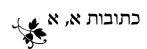
הכיפורים, בעת שנכנס הכוהן הגדול "לפני-ולפנים" ומצא את שני הכרובים, המייצגים את עם ישראל ואת הקב"ה, "מעורים זה בזה... כחבת זכר ונקיבא" (בבלי, יומא נד ע"א).

אפשר לסכם ולומר שבמהלך לימוד מסכת תענית נחשפת דמותם של גיבוריה האמתיים של המסכת – עם ישראל, "ממלכת כוהנים וגוי קדוש" (שמות יט, ו).

- תוספתא. תענית ג. ב.
- בבלי ברכות יז ע"א, זוהר משפטים קיט ע"ב. 2
- ראה במיוחד את הסיפורים בתוספתא ג, ז-ט על בני גונבי עלי ובני קוצעי קציעות.
  - על פרטי הטקס סוכה ד, ט. על מטרתו לבקש גשמים תוספתא סוכה ג, יח.  $^4$ 
    - ראה מקורות נגן, סוכה, פרק חמישי.
- עם זה, יש דעה שהתקיעות בחצוצרות שליוו את תפילות התענית היו רק "בשער המזרח ובהר הבית" (תענית ב. ה).
- יש לשים לב לעיצוב המשנה שתי רשימות, כל רשימה בת חמישה פריטים ופותחת באירוע מתקופת המדבר. שני אירועים אלו נבעו מחטאי עם ישראל וכך נרמזת גם סיבת שאר האירועים המוזכרים במשנה. תודתי לאסף עמיר שהעיר לי על כך.
  - בבלי מנחות קי ע״א.
  - .178-147 מנדל, ט"ו באב, עמ' 178-147
    - .168 שם, עמ' <sup>10</sup>
  - . בקרבן העצים הרבים המשתתפים על עדויות על 92 אם הערה בקרבן העצים. 170 שם. שם  $^{11}$
  - ראה שם, הערה 94, מקורות שבאי המקדש בימי בית שני לבשו בגדי לבן לפני כניסתם למקדש. <sup>12</sup>
    - 13 תודתי לחובב יחיאלי שהעיר לי על הקבלה זו.
    - .101 אין, לעיל עמ' 205, ויומא פרק א', לעיל עמ' 101 אבות שכתבנו על אבות פרק ו', לקמן אמ' 101  $^{14}$

# בתולה נישאת ליום הרביעי

בְּתוּלֶה נִשֵּׁאת לְיוֹם הָרְבִיעִי,
וְאַלְמָנָה לְיוֹם הַחֲמִישִׁי.
שֶׁפַּעֲמַיִם בַּשַּׁבָּת בְּתֵּי דִינִין יוֹשְׁבִין
בַּעֻיְרוֹת, בִּיוֹם הַשֵּׁנִי וּבִיוֹם הַחֲמִישִׁי,
שָׁאִם הָיָה לוֹ טַעֲנַת בְּתוּלִים, הָיָה מַשְּׁבִּים לְבֵית דִין:



מסכת כתובות פותחת ברשימת ימות השבוע שנקבעו לחתונה. במשנה מופיע גם הנימוק לבחירת היום הרביעי – שאם יתברר לאדם שאשתו אינה בתולה יוכל להגיע לבית הדין כבר למחרת כדי לשנות את סכום הכתובה. ברם המפרשים האחרונים<sup>1</sup> העירו כי מתוך הסוגיה בתלמוד הירושלמי מתברר שנימוק זה הוא תוספת מאוחרת למשנה, שכן הירושלמי מתעלם מנימוק זה ומציע הסבר אחר לקביעת היום הרביעי:

בתולה נישאת ביום הרביעי. בר קפרא אמר מפני שכתיב בם ברכה.

ירושלמי כתובות א, א (כד ע"ד)

בהמשך הסוגיה, כשעולה הנימוק של סמיכות החתונה לישיבת בית הדין, הוא מובא לא בשם המשנה אלא בשם האמורא רבי אלעזר.

ברצוני לחזק את ההשערה שהנימוק איננו חלק מהמשנה המקורית ובתוך כך להציע הסבר אחר למשנה. ככלל אין דרכה של המשנה לנמק את פסיקותיה. יתרה מזו, הנימוק של "טענת בתולים" אינו מסביר את הרישא של המשנה, הוא אינו מנמק מדוע אי אפשר להתחתן ביום ראשון (שהרי גם ביום שני בתי הדין יושבים). הוא גם אינו מסביר את נישואי האלמנה ביום חמישי.

ומצד המבנה – המשנה בלי הנימוק חושפת את אופייה השירי:

בָּתוּלַה נִשָּׂאת לִיוֹם הַרְבִיעִי, וָאַלְמַנַה לִיוֹם הַחֲמִישִׁי.

כתובות א, א

בָּתוּלָה, כְּתֻבָּתָה מָאתַיִם. וָאַלְמָנָה, מָנֵה.

שם א, ב

נראה לי שהחיבור של טענת הבתולים למשנתנו נועד לקשור את הנושא הראשון של הפרק, העוסק ביום החתונה, לשאר הפרק, העוסק בטענת בתולים, יותר ממה שהוא נועד להסביר את הבחירה ביום הרביעי.

# שלא לעקור זמנו של רביעי"

ותינשא בראשון וישכי׳ לבית דין בשני

אית דבעי מימר שלא לעקור זמנו של רביעי

ואית דבעי מימר כהדא דתני בר קפרא דבר קפרא אמ' מפני שכתוב בהן ברכה.

ירושלמי כתובות א, א (כד ע"ד)

אם כן, במה בכל זאת נתייחד יום רביעי? נראה לי כי יסודו של הדיון אינו בייחודו של יום הרביעי אלא בחשיבות לכונן יום קבוע לחתונה. תפקיד מרכזי של כל טקס, ובכלל זה חתונה, הוא ליצור סדר ומבנה, ויצירת קביעות במישור הזמן מסייעת לכך. קביעת יום מסוים לחתונות מסייעת לבחור תאריך, מונעת בלבולים ואי-הבנות. יצירת הקביעות מעניקה אופי מיוחד ליום הנבחר, הוא הופך מסתם יום ל"יום האהבה" או "יום החתונות", ונוצקים בו תוכן ואיכות מיוחדים.

חשיבותו של זמו קבוע לטקסים עולה יפה בספר "הנסיר הקטו" של סנט אקזופרי:

למחרת חזר הנסיך הקטן.

״מוטב אלו באת בשעה שבאת אתמול״ אמר השועל. ״אם תבוא בארבע אחרי צהרים, למשל, אתחל לשמח כבר בשלש... אבל אם תבוא כל פעם בשעה אחרת, אף פעם לא אדע באיזו שעה להכין את לבי... אנחנו זקוקים לטקסים.״

"מה זה טקס?" שאל הנסיך הקטן.

"אם זה משהו שהוזנח יותר מדי," אמר השועל. "זה הדבר שמבדיל יום אחד מכל שאר הימים, ושעה אחת מכל שאר השעות. לצידים שרודפים אחרי, למשל, יש טקס. ביום חמישי הם רוקדים עם בנות הכפר. ואמנם יום חמישי הוא יום נפלא! אני מטיל לי עד הכרם. אלו רקדו הצידים כל פעם ביום אחר, היו כל הימים דומים זה לזה ולא היו לי חופשות כלל"."

הצורך הטבעי בקביעות יצר נוהג לקבוע חתונות ביום מסוים. מכל ימות השבוע נבחר יום הרביעי דווקא בזכות כמה יתרונות – ראשית, בית הדין יושב ממחרת לו. שנית, זהו יום של ברכה ושלישית, הוא באמצע השבוע ולפיכך מקל את הפקת האירוע. מכיוון שמקור הדין הוא עצם הקביעות, לכן גם אם השתנו התנאים וגם אם נימוקים אלו אינם תקפים עוד, הקביעות גוברת ואין "לעקור זמנו של רביעי".

## נספח – פירושו של שמואל במשנה

בסוגיית הבבלי על משנתנו שמואל מציע הסבר אחר לקביעת החתונות ביום רביעי, ואפשר שביסודו עומדת תפיסה דומה לתפיסה שהוצגה עד כה:

אמר רב יוסף אמר רב יהודה אמר שמואל: מפני מה אמרו בתולה נשאת ליום הרריטי?

לפי ששנינו: הגיע זמן ולא נישאו – אוכלות משלו ואוכלות בתרומה, יכול הגיע זמן באחד בשבת יהא מעלה לה מזונות? לכר שנינו: בתולה נשאת ליום הרביעי.

בבלי, כתובות ב ע"א

מעצם העלאת נימוק אחר לקביעת החתונות ביום רביעי אפשר לשער שכמו האמוראים שבירושלמי גם במשנה שהייתה לפני שמואל לא הופיע הנימוק של טענת בתולים. הוא מתייחס ליום רביעי לא כאל חקיקה או תקנה אלא כאל הנהגה שמקורה עממי, והוא אינו מתייחס לאופן התפתחותה המדויק. שמואל שואל מדוע מנהג זה נשנה במשנה שהרי אין הוא דין ולמעשה מותר להתחתן ביום אחר, ומשיב שיש השלכה הלכתית למנהג הזה – אם חל עיכוב בחתונה, אחריות הבעל לפרנסת לאשתו מתחילה ביום רביעי.

שמואל משווה בין משנתנו ובין המשנה בפרק חמישי:

נוֹתְנִין לִבְתוּלָה שְׁנֵים עָשָׁר חֹדֶשׁ מִשֶּׁתְּבָעָה הַבַּעַל לְפַרְנֵס אֶת עַצְמָה. וּכְשֵׁם שֶׁנוֹתְנִין לָאִשָּׁה, כָּךָ נוֹתְנִין לָאִישׁ לְפַרְנֵס אֶת עַצְמוֹ. וּלְאַלְמָנָה שְׁלשִׁים יוֹם. הַגִּיעַ זְמַן וְלֹא נִשְּׁאוּ, אוֹכֶלֶת מִשֶּׁלוֹ וְאוֹכֶלֶת בַּתְרוּמָה.

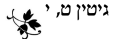
כתובות ה, ב

פסק זמן של י״ב חודש הוא הנהגה הגיונית אבל בוודאי שאינו כורח ההלכה. אזכורו במשנה קשור לדין ״הגיע זמן ולא נשאו אוכלת משלו...״. שמואל מסביר שזו הסיבה שנשנית במשנה ההנהגה של ״בתולה נישאת ליום הרביעי״ העוסקת גם היא בקביעת יום החתונה.

מופיע בפירוש ״יפה מראה״ לתלמוד הירושלמי. ראה גם ש׳ ליברמן, **תוספתא כפשוטה כתובות**, עמ׳ 185, ישראל תשנ״ו.

אקזופרי, הנסיך הקטן, עמ' 62-61. יש לציין שהקביעה של יום חמישי הולמת את ההלכה שאלו שנולדו גויים יום חתונתם ביום חמישי, כמו אלמנות. ואכמ"ל.





בֵּית שַּׁמַּאי אוֹמְרִים, לֹא יְגָרֵשׁ אָדָם אֶת אִשְׁתוֹ אֶלָּא אִם כֵּן מָצָא בָה דְּבַר עֶרְוָה, שֶׁנָּאֲמַר (דברים כד) כִּי מָצָא בָה עֶרְוַת דְּבָר. וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים, אֲפָלוּ הִקְּהִיחָה תַבְשִּׁילוֹ, שֵׁנָּאֲמֵר כִּי מָצָא בָה

רַבִּי עֲקִיבָא אוֹמֵר, אֲפָלוּ מָצָא אַחֶרֶת נָאָה הֵימֶנָּה, שֶׁנָּאֲמֵר וְהָיָה אָם לֹא תִמְצָא חֵן בְּעֵינַיו:

עָרִוַת דָּבָר.

המשנה החותמת את מסכת גיטין דנה במקרים ובתנאים שבני זוג נפרדים בהם. לכל הדעות פירוק הנישואים הוא אירוע טרגי וחמור ולכן אפשרי רק כשהנישואים נפגעו קשה. המשנה מציגה שלוש עמדות, ונראה שהוויכוח בשאלת פירוק הנישואים נגזר מתפיסות שונות על מהות הנישואים.

#### בית שמאי – הנישואים כמצווה

הציווי הראשון לאיש ולאישה הראשונים היה "פרו ורבו ומלאו את הארץ" (בראשית א, כח). בעקבות הפסוק הזה מקורות רבים מתקופת בית שני ראו בהעמדת הצאצאים את ייעודו המרכזי של הקשר בין איש לאישה. <sup>1</sup> תפיסה כזו מופיעה גם במשנה אחרת במסכתנו, כאשר חכמי בית שמאי מנמקים את אי השלמתם עם מצב שבו אדם מנוע מלהתחתן: "והלא לא נברא העולם אלא לפריה ורביה?" (גיטין ד, ה).<sup>2</sup>

בהקשר אחר ראינו את נטייתם של בית שמאי לראות בקיום המצוות את מדרגת הקדושה הגבוהה ביותר. תפיסת הנישואים כאמצעי לפרייה ורבייה וההתנהגות האנושית כאמצעי לקיום מצוות ממשיכה קו מחשבה זה.

הפועל היוצא מצמצום משמעות מוסד הנישואים להיבט המצוותי שלו הוא צמצום העילות הלגיטימיות לפירוקו. הנישואים, אליבא דבית שמאי, צריכים להיות מכוונים למטרות הדתיות הבאות לידי ביטוי בחיי האישות, ולכן רק פגיעה דתית בתחום זה – "מצא בה ערווה"  $^{10}$  יכולה להיות עילה לגירושין. הדברים אמורים הן ברמה העקרונית הן כפועל יוצא של ההלכה – אישה נואפת אסורה לבעלה ובני הזוג מנועים מלקיים את מצוות פרייה ורבייה.

### בית הלל – הנישואים כחיים

בית הלל מתירים גירושים ״אפילו הקדיחה תבשילו״. משמעות דבריהם היא שלא רק פגיעה בתחום חיי האישות אלא גם פגיעה בניהול החיים המשותפים היא עילה לפרידה. כמובן, הקדחת התבשיל כאן אינה מקרה ספציפי אלא דימוי לבעיות המתעוררות בחיים המשותפים. הבחירה ב״הקדחת התבשיל״ דווקא אינה מקרית – בתנ״ך השורש קד״ח הוא לשון כעס, ובית הלל נוקטים אותה כדי לרמז למכלול הבעיות בתחום שלום הבית:

ָּכִי אֵשׁ קָדְחָה בְאַפִּי וַתִּיקִד עַד שְׁאוֹל תַּחְתִּית וַתֹּאכַל אֶבֶץ וִיבֻלָּה וַתְּלַהֵט מוֹסְדֵי הָרִים: דברים לב, כב

ובמקום אחר:

ּוָהַעֲבַרְתִּי אֶת אֹיְבֶיךָ בְּאֶרֶץ לֹא יָדָעְתָּ כִּי אֵשׁ קַדְחָה בְאַפִּי עֲלֵיכֶם תּוּקֵד:

ירמיהו טו, יד

הקישור בין כעסו של הקב״ה לסכסוך בין בני זוג מציג את הנתק בין איש לאישה כאסון ״קוסמי״, לא אירוע של סיום, קיצה של ההזדמנות לקיום מצווה, אלא מותה של הוויה שלמה – התא המשפחתי.

לשיטת בית הלל, אין הקשר בין איש לאישה מצטמצם רק לחיי אישות והעמדת צאצאים אלא הוא כולל את מלוא מערכת היחסים ביניהם, "ראה חיים עם האישה אשר אהבת" (קהלת ט, ט). עיקרו של קשר האהבה הוא "חיים", לא הישג מסוים או מטרה מוגדרת אלא עצם החיים המשותפים. כפי שראינו, בין בית שמאי לבית הלל יש מחלוקת יסודית אם משמעות המעשים קשורה בהכרח למצוות, כדעת בית שמאי, או שמא למעשי היום-יום, כדעת בית הלל. גם כאן המחלוקת הזאת משתקפת. שיטת בית שמאי היא שרק במסגרת של מעשי מצוות אפשר להגיע למשמעות דתית ורוחנית ואילו בית הלל סובר שאפשר לקדש את חיי היום-יום עצמם.

#### רבי עקיבא – אהבה

שלא כמו בית שמאי ובית הלל המתירים להתגרש רק בנסיבות שליליות, רבי עקיבא סובר שגם כשלכאורה "הכול בסדר" ורק "סר החן" בין בני הזוג – יש עילה לפירוד. יש לציין כי "נאה" במובן שרבי עקיבא מכוון אליו אין פירושו יופי חיצוני בלבד. במסכת שבת מובא בשמו "איזה עשיר"... כל שיש לו אישה נאה במעשים" (בבלי, שבת כה ע"ב).

דעתו של רבי עקיבא במשנתנו נובעת מאמונתו בקדושת האהבה שבין איש לאישה ובהיותה יסוד הנישואים. על שיר השירים אומר רבי עקיבא: "שאין כל העולם כולו כדאי מהות הנישואים

כיום שניתן בו שיר השירים לישראל, שכל הכתובים קודש ושיר השירים קודש קודשים״׳ (ידים ג, ה). נראה שהדברים שאמר רבי עקיבא על שיר השירים אינם נובעים רק מהמשמעות האלגורית של שיר השירים, משל לאהבה בין עם ישראל לקב״ה, אלא גם מהמשמעות הפשוטה של הטקסט, אהבה בין איש לאישה. לטעמו, האהבה הזאת כשהיא לעצמה קודש קודשים והיא מעוגנת באהבה העליונה: ״דריש ר׳ עקיבא – איש ואישה, זכו – שכינה ביניהן, לא זכו – אש אוכלתן״ (בבלי, סוטה יז ע״א). השאיפה לאהבה גורמת לרבי עקיבא לראות בגירושין אפשרות ממשית גם לזוגות שתפקודם הכללי תקין אך בקשר האישי ביניהם סר החן. בתלמוד הירושלמי (קידושין א, א) מופיעה דעה ולפיה רק לישראל יותר התגרש ואילו על בני נח נאסר. בתחום המשפחה התורה דורשת מישראל יותר משהיא דורשת מבני נח, ולכן אין לראות בהיתר הגירושין ״קולא״ כי אם ביטוי של הערכה גבוהה יותר ולפיכך דרישה גבוהה יותר מקשר הנישואים. ניסוחו של הירושלמי (שם) ״שלא בישראל״, מרמז לתפיסה של רבי עקיבא שהקב״ה משרה שכינתו במערכת היחסים בין איש לאישה.

#### בריאת האיש והאישה

המקור לגישות השונות של התנאים הוא בדגשים שונים בסיפור בריאת האיש והאישה: הנישואים כמצווה –

י...ויאמר להם אלוהים פרו ורבו ומלאו את הארץ...י (בראשית א, כח); הנישואים כחיים משותפים –

ישם ב, יט); יו...לא טוב היות האדם לבדו אעשה לו עזר כנגדו...י' (שם ב, יט); – (שהיא בגימטריה "אחד")

...ודבק באשתו והיו לבשר אחד" (שם ב, כד)..."

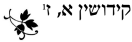
אסור שהדיון על היתר גירושין ועל המקרים שהפרידה נדרשת בהם ומשמשת הזדמנות להתחלה חדשה יקהה את עצמת הטרגדיה הכרוכה בה. נסיים בקטע החותם את מסכת גיטין של התלמוד הבבלי:

אמר ר' אלעזר: כל המגרש אשתו ראשונה – אפילו מזבח מוריד עליו דמעות, שנאמר: "וזאת שנית תעשו כסות דמעה את מזבח ה' בכי ואנקה מאין [עוד] פנות אל המנחה ולקחת רצון מידכם, ואמרתם על מה על כי ה' העיד בינך ובין אשת נעוריך אשר אתה בגדתה בה והיא חברתך ואשת בריתך" (מלאכי ב).

בבלי, גיטין צ ע״ב

- . שרמר, נישואין, עמ' 304. מקורות אלו כוללים גם תנאים קדומים וכן את יוספוס.  $^{\rm 1}$ 
  - תודתי לאביעד יחיאלי שהעיר לי הערה זו.
  - מן. כך הוא נוסח המשנה על פי כתב יד קויפמן.  $^{3}$ 
    - במסכת ברכות א, ד. <sup>4</sup>





בְּל מִצְוֹת הָאָב עֵל הַבּן, הְאָנָשִׁים
חַיּיִבִים וְהָנָשִׁים בְּטוּרוֹת.
חְיִּבִים וְהְנָשִׁים בְּטוּרוֹת.
אָנְשִׁים וְאָחָד נָשִׁים חַיִּבִין.
אָנְשִׁים וְאָחָד נָשִׁים חַיִּבִין.
אָנְשִׁים חַיָּיבִין וְהַנָּשִׁים בְּטוּרוֹת.
וְכָל מִצְוֹת עֲשֵׁה שֶׁלֹא הַיְּמָן גְּרָמָה,
וְכָל מִצְוַת עֲשֵׂה שֶׁלֹא הַיְּמָן גְּרָמָה,
וְכָל מִצְוַת עֲשֵׂה שֶׁלֹא הַיְּמָן גְּרָמָה,
וְכָל מִצְוַת עֲשֵׂה שֶׁלֹא הַיְּמָן גְּרָמָה,
וְכָל מִצְוַה בְּלֹא תַעֲשָׂה בֵּין שֶׁהַוְּמָן
וְגְלָמָה וְבִין שֶׁלֹא הַוְּמָן גְּרָמָה, אֶחָד וְאֶנְשִׁים חַיִּבִין, חוּיץ
מִיבַּל תַּשְּׁחִית וִמְבַל תַּקִּיף וּמבַל
תַּמְפָּוֹף וּמבַל
תַּמָּמָא לְמֵּתִים:

# בין חכם לנביא

המשנה המפורסמת בקידושין מלמדת על שתי קבוצות של מצוות שיש להן משמעות במסגרת המשפחה. "כל מצות האב על הבן האנשים חייבים והנשים פטורות. כל מצות הבן על האב אחד אנשים ואחד נשים חייבין...".

נראה שניסוח הכללים האלה מעוצב בהשראת הפסוק החותם את ספרי הנביאים ומתאר את שליחותו של אליהו הנביא לעתיד לבוא:

הָגָּה אָנְכִי שׁלֵחַ לָכֶם אֵת אַלֹּיָה הַנָּבִיא לִפְנֵי בּוֹא יוֹם ה׳ הַגָּדוֹל וְהַנּוֹרָא: וְהַשִּׁיב לֵב אָבוֹת עַל בָּנִים וְלֵב בָּנִים עַל אֲבוֹתָם פֶּן אָבוֹא וְהְבֵּיתִי אֶת הָאָרֶץ חֵרֶם:

מלאכי ג, כג-כד

שני המקורות עוסקים ביחסי אבות ובנים, ושניהם מביעים את ההדדיות שבמערכת יחסים זו על ידי חזרתו של המשפט הראשון בהיפוך ("אבות על בנים" – "האב על הבן" לעומת "בנים על אבותם" – "הבן על האב"). נוסף על כך, במשנה, כמו בפסוק, היחס שבין האבות לבין הבנים מתואר באמצעות המילה "על".

.

<sup>\*</sup> תודתי לידידי היקר ברוך שיח שהשקיע זמן רב כדי להפוך את הדברים למאמר מוגמר ומגובש.

| קידושין א, ז | מלאכי ג, כד |
|--------------|-------------|
| מצות         | והשיב לב    |
| האב          | אבות        |
| על           | על          |
| הבן          | בנים        |
| ומצות        | ולב         |
| הבן          | בנים        |
| על           | על          |
| האב          | אבותם       |

מה משמעות הדמיון של המשנה לפסוק? מה רצה בעל המשנה ללמד באמצעות יצירת זיקה אינטרטקסטואלית בין שני המקורות?

הפסוק מתאר מציאות של ניכור בין האבות ובין הבנים. אליהו, כשיבוא, יקרב את האבות והבנים וישיב את מערכת היחסים על כנה. ההבדל העיקרי בין שני המקורות הוא שתחת הקרבה ו"השבת הלב" בנבואת מלאכי ישנן במשנה ה"מצות" שבין האב לבנו. לכאורה זהו ניגוד חריף, אבל התבוננות בתוכנן של מצוות אלו, כפי שהן מפורטות בתוספתא, מאירה את הקשר שבין המקורות באור חדש:

אי זו היא מצות הבן על האב: מאכיל ומשקה מלביש ומכסה מוציא ומכניס ומרחיץ את פניו ידיו ורגליו...

אי זו היא מצות האב על הבן: למולו ולפדותו וללמדו תורה וללמדו אומנות ולהשיאו אישה ויש אומ׳ אף להשיטו בנהר.

#### תוספתא, קידושיו א, יא

המצוות המגדירות את החובות ההדדיות הן מימוש של חזון התקרבות האבות והבנים. על הבן מוטלות חובות המבטאות את תפקידו ומעמדו כבן – כיבוד האב ודאגה לשלומו, ואילו האב ממלא את תפקידו בקיום חמש מצוות שיש בהן כל היסודות הנדרשים לקיומו החומרי של הבן ולהתפתחותו הדתית. מחד גיסא, הבן מוכשר להיות החוליה הבאה בשלשלת הדורות – הוא מוכנס לברית באמצעות המילה ולומד תורה לשם קיום אורח חיים דתי. מאידך גיסא, לצורך קיומו הגשמי של הבן, על האב ללמדו אומנות ולהשיאו אישה כדי שיוכל להתפרנס ולהקים משפחה משלו.<sup>3</sup> אנו רואים כאן מערכת של הדדיות – תפקיד הבן לכבד את אביו ולדאוג לצרכיו ותפקיד האב להכשיר את בנו לחיים.

הרב אברהם יצחק קוק משווה במאמרו "חכם עדיף מנביא" בין דמותו של הנביא, בעל הרב אברהם יצחק קוק משווה במאמרו החכם איש הפרטים. נראה שאפשר להיעזר באבחנתו כדי לתאר

את המעבר מהתנ״ך למשנה בנושא זה – הנבואה במלאכי מציגה חזון כללי של קרבה בין אבות לבנים ואילו המשנה מציעה דרך מוגדרת ומפורטת לאפיון מערכת היחסים הזאת ולעיצובה.

המשך השושלת מאב לבן, כחלק מהברית שבין עם ישראל לאלוהים, קשורה גם לישיבה של עם ישראל על אדמתו:

וְשַּׂמְתֶּם אֶת דְּבָרֵי אֵלֶּה עַל לְבַבְכֶם... וְלְמַּדְתֶּם אֹתָם אֶת בְּגֵיכֶם לְדַבֵּר בָּם בְּשִׁבְתְּך בְּבֵיתֶךָ וּבְלֶכְתְּךַ בַדֶּרֶךָ וּבְשָׁכְבְּךָ וּבְקוּמֶךָ... לְמַעַן יִרְבּוּ יְמֵיכֶם וִימֵי בְגֵיכֶם עַל הָאָדְקה אֵשֵׁר נִשִׁבֵּע ה׳ לַאֲבֹתֵיכֵם לָתֵת לָהָם כִּימֵי הַשְּׁמֵים עַל הָאָרֵץ:

דברים יא, יח-כא

אם נשוב ונתבונן בפרטי החיוב של האב כלפי הבן על פי התוספתא לעיל נמצא כי במצוות אלו באים לידי ביטוי הן המשכיות המסורת והן קיום הברית, שני הנושאים המאפשרים את הקרבה בין ישראל לה׳. ברית המילה, המצווה הראשונה ברשימת המצוות, מכניסה את הבן לברית בין ישראל לה׳. בתלמוד תורה האב המלמד את בנו תורה זוכר את ״תורת משה״ ומעביר את המסורת והברית מדור לדור. פדיון הבן גם הוא משמש להכנסת הבן לשושלת באמצעות הנחלת התודעה ההיסטורית שבזכירת האירוע המכונן של העם ואלוהיו – יציאת מצרים.

מתברר שהעברת המסורת והכשרת הבן אינם מעשים חד-צדדיים. האב מעניק לבן, והבן מצדו מכבד את אביו. לשם המשכיות המסורת נדרשים שני הצדדים, ויחד הם מהווים חוליה אחת בשרשרת הדורות האיתנה.

# נוחלים את הארץ

כמו העברת המסורת מאב לבן, גם הפסוק שאנו עוסקים בו, ״והשב לב אבות על בנים ולב בנים על אבות במילים ״פן אבוא בגים על אבותם...״ קשור לישיבת עם ישראל בארצו. הפסוק מסיים במילים ״פן אבוא והכיתי את הארץ חרם״. כלומר, אי קיום שליחותו של אליהו לקירוב הבנים ואבותיהם מביא לאי קיום הברית שנכרתה בחורב, הברית על הארץ.

בדומה לקשר זה, גם במשנה בקידושין, מיד לאחר רשימת המצוות המבדילות בין נשים לגברים והמצוות שבין אבות לבנים, נזכר הקשר בין שמירת המצוות לארץ ישראל.

בֶּל הָעוֹשֶׂה מִצְוָה אַחַת, מְטִיבִים לוֹ וּמַאֲרִיכִין לוֹ יָמָיו וְנוֹחֵל אֶת הָאָרֶץ. וְכָל שֶׁאֵינוֹ עוֹשֶׂה מִצְּוָה אַחַת, אֵין מְטִיבִים לוֹ וְאֵין מַאֲרִיכִין לוֹ יָמָיו וְאֵינוֹ נוֹחֵל אֶת הָאָרֶץ. קידושין א, י על פי כתב יד קויפמן

לפי המשנה, לכל אחת מהמצוות נודעת השפעה על הקשר בין האדם לארץ.<sup>8</sup> המשנה, התולה את נחלת הארץ בקיום המצוות, מבוססת על הפסוקים המופיעים מיד אחרי עשרת הדיברות שרחפר דררים:<sup>9</sup>

וְאַתָּה פּ'ה עֲמֹד עִמָּדִי וַאֲדַבְּּרָה אֵלֶיךָ אֵת בָּל הַמְּצְוָה וְהַחַקִּים וְהַמִּשְׁפָּטִים אֲשֵׁר ּתְלַמְדֵם וְעָשׁוּ בָאָרֵץ אֲשֶׁר אָנכִי נַתָּן לָהֶם לִרְשָׁתָּה... בְּכָל הַדֶּרֶךְ אֲשֶׁר צִּנָה ה׳ אֱלוֹהֵיכֶם אֶתְכֶם תַּלֵכוּ לְמַעַן תִּחְיוּן וְטוֹב לָכֵם וְהַאֲרַכְתָּם יָמִים בָּאָרֵץ אֲשֶׁר

דברים ה. כח-ל

חיי השפע בארץ מותנים בקיום הברית, בשמירת החוקים והמשפטים. לעומת זאת, אם לא יושב ״לב הבנים על האבות״ ולא יקוימו מצוות האב על הבן תבוא הפורענות שמלאכי מתנבא עליה בסוף הפסוק: "...פן אבוא והכיתי את הארץ חרם", ובסגנונה של המשנה: "וכל  $^{10}.^{\prime\prime}$ שאינו עושה מצוה אחת אין מטיבים לו ואין מאריכין את ימיו ואינו נוחל את שאינו שאינו עושה

כַּל שַׁיַשׁנוֹ בַּמַּקָרָא וּבַמַשׁנָה וּבַדֶּרָךָ אֶרֶץ, לא בִמְהַרָה הוּא חוֹטַא, שַׁנַאַמַר (קהלת ד)

בדומה לכך מופיע בהמשך המשנה:

וָהַחוּט הַמִּשֶׁלָשׁ לֹא בִמְהֵרָה יָנַּתָק. וָכָל שֵׁאֵינוֹ לֹא בַמִּקְרָא וָלֹא בַמִּשְׁנָה וָלֹא בִדְרֵךְ אַרֵץ, אֵינוֹ מָן הַיִּשׁוּב.

הרב וולפיש $^{11}$  ציין ש"מקרא, משנה, דרך הארץ" $^{12}$  הם חלק ממצוות האב על הבן (על פי פירוט התוספתא) וממילא המשנה כאן קשור למשנה ז. לפי הצעתנו לעיל, הקשר בין המשניות הוא שאי קיום מצוות האב על הבן משמעותו אי השבת לב אבות על בנים. על פי  $^{13}$ . הפסוק במלאכי הדבר הזה מביא לידי חרם בארץ, ובמשנה "אין זה הישוב".

נמצא, לפי דברינו, ששני החלקים במחציתו השנייה של הפרק מקבילים לשני החלקים של הפסוק במלאכי.

# נספח – בין פרשנות המשנה לפרשנות הראשונים

משמעותה של המילה "על", המופיעה פעמיים בפסוק בו אנו עוסקים, "והשיב לב אבות על בנים, ולב בנים על אבותם", היא "אל". כלומר, הפסוק מתאר את הקרבה שעתידה להיווצר בין האבות לבנים כשליבם של אלו ישוב ויתקרב לליבם של אלו.

ברם כמה מהמפרשים סטו מפרשנות זו, שנראית כדרך הפרשנות שנקטה המשנה, ופירשו את הפסוק $^{15}$  על פי מקומו בהקשר הרחב של הפרק. התבוננות במסר של הפרק תעלה שמדובר בו על שיבת עם ישראל לה׳. כפי שמתואר בפסוקים קודמים:

יַשְׁמַרְתָּם שׁוֹבוּ אֶלַי וָאֲשׁוּבָה אֱלֵיכֶם אָמֵר ה׳ צָבַאוֹת וַאֲמַרְתָּם בַּמָּה נְשׁוּב:

מלאכי ג, ז

לכן נטו המפרשים לראות בפסוק ״והשיב לב אבות״ מעין תגובה לתחילת הפרק, תיאור של שיבת עם ישראל לה׳ ולא שיבת אבות לבנים ובנים לאבות.

ברצוני להציע אפשרות נוספת: נראה כי בעקבות המשנה אפשר להציע פרשנות לפסוק במלאכי המותירה את פשט הפסוק על כנו וכמו כן מאפשרת להבין את מקומו בתוך ההקשר הרחב של הפרק. לשם כך, יש לשים לב כי התקרבות בין האבות לבנים היא המביאה, בסופו של דבר, לקרבה בין עם ישראל לקב״ה. התשובה לשאלת העם ״במה נשוב״ (מלאכי ג, ז) היא:

זָכָרוּ תּוֹרַת משָה עַבִדִּי אֲשֶׁר צִוִּיתִי אוֹתוֹ בְחֹרֶב עַל כַּל יִשְׁרָאֵל חָקִים וּמְשָׁפַּטִים:

לזכור את "אשר צווה בחורב" פירושו לשמר את זיכרון הברית בין עם ישראל לקב"ה, ברית שעם ישראל מקיים את חלקו בה באמצעות המצוות (דברים ה, ב-ג). על פי ההצעה שלנו, המשנה רואה ב"השבת הלב" של האבות והבנים קרבה שכאמור יש בה גם פן מצוותי, מהלך המראה את הדרך לתשובה – חזרה אל הקב"ה. הקרבה המבוטאת במצוות היא בין היתר הזכירה, העברת המסורת מאב לבן ושמירת הברית שנכרתה בסיני – ברית המאפשרת את חזרת העם לאלוהיו.

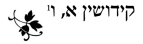
על פי כתב יד קויפמן. וכך הוא הנוסח גם בשאר עדי הנוסח המשקפים את הנוסח הארץ-ישראלי של המשנה. בנוסח הבבלי של המשנה, במקום "מצוות האב על הבן" כתוב "מצוות הבן על האב", ובמקום "מצוות האב על הבן".

בהמשך תידון הוראת המילה "על" בהקשר הזה.

הדש. מחזור החיים ומתחיל את מעגל אישה", סוגר אישה" שהחיוב העיר לי שהחיוב העיר אישה", סוגר את מעגל החיים ומתחיל מחזור האב. מעתה הבן שב והופר להיות האב.

- אורות, ירושלים תשנ"ג, עמ' קכ-קכא.
- כזכור, אליהו הוא הנשלח להשיב את לב האבות והבנים זה לזה ואכן קיימת מסורת שאליהו הנביא מופיע בכל ברית מילה. ראה פסיקתא דרב כהנא (הוצאת מנדלבוים) כח, ד, ד"ה תן חלק, ופרקי דרבי אליעזר (הוצאת היגר) כ.
  - ראה שמות יג, יד-טו. '
- ימים את הפסוק: "יושמרת את חקיו ואת מצותיו אשר אנכי מצוך היום... ולמען תאריך ימים על האדמה אשר ה' אלוהיד נתן לך כל הימים" (דברים ד, מ).
- הדברים באים על רקע המשנה הקודמת, משנה ט, המחלקת בין מצוות הנוהגות בארץ בלבד לבין מצוות הנוהגות גם בחוץ לארץ. משנה י מוסיפה שלכל המצוות יש השפעה על ארץ ישראל, "כל העשוה מצות אחת... נוחל את הארץ".
- ראה גם דברים ד, מ. מכאן עולה עוד ביטוי לזיקה אינטרטקסואלית בין המשנה למקרא. על הזיקה שבין המשנה לספר דברים כבר עמד אלבק, ראה ח' אלבק, משנה נשים, עמ' 413.
- 10 בלשון התוספתא הניגוד ל"עושה מצוה אחת" חריף עוד יותר: "וכל העובר עבירה אחת מריעין לו, ומקטפין את ימיו, ואין נוחל את הארץ" (תוספתא קידושין, הוצאת ליברמן, א, יג).
  - וולפיש, ראש השנה, עמ' 46-45.
- 12 "דרך ארץ" כאן מתבארת כאומנות, בניגוד לדעת הרמב"ם המפרש: "הוא שתהיה חברותו עם בני אדם חברות נאה בעדינות ובנמוס" (רמב"ם, פירוש המשנה, מהדורת קאפח, עמ' קצט). כל שאר הופעות הביטוי "דרך ארץ" במשנה הן במובן של אומנות כמו במסכת אבות ב, ב; ב, ה; ג, יז; ו, ה, ובהקשר של מניעה מחטא וחיבור לתורה כמו: "רבן גמליאל בנו של רבי יהודה הנשיא אומר יפה תלמוד תורה עם דרך ארץ שיגיעת שניהם משכחת עון וכל תורה שאין עמה מלאכה סופה בטלה וגוררת עון" (משנה אבות ב, ב).
- 13 בכתבי היד של המשנה, בדומה לפסוק, מובא רק החלק השלילי של הכלל. בדפוסים, לעומת זאת, נוסף גם חלק חיובי לפניו: "כל שישנו במקרא ובמשנה ובדרר ארץ...".
- <sup>14</sup> מילון אבן שושן עמ' 1919, אחד מהמובנים של "על" שהובא "אל בכיוון למקום מסוים". "על" מופיע במשמעות זו בהקשרים שבהם מופיע הפועל "שב", כגון "כי בשובכם על ה'" (דברי הימים ב ל, ט), "וישב בצר לו על ה' אלוהי ישראל" (שם, טו, ד) ראה גם משלי כו, יא; קהלת א, ו; איוב לד, טו; תהלים לה, יג.
  - .50-48 ראה נגן, גילוי אליהו, עמ׳ <sup>15</sup>





בָּל הַנַּעֲשֶּה דָמִים בְּאַחֵר, בֵּיוָן שֶּזְּכָה זֶה, נִתְחַיֵּב בַּחֲלִיפִיו. בֵּיצַד, הָחֱלִיף שוֹר בְּפָּרָה אוֹ חֲמוֹר בְּשוֹר, בֵּיוָן שֶּזָּכָה זֶה, נִתְחַיֵּב בַּחֲלִיפִיו. רְשׁוּת הַגְּבוֹהַ, בְּכָסֶף. וּרְשׁוּת הַהָּדְיוֹט, בַּחֲזָקָה. אָמִירָתוֹ לַגָּבוֹהַ, בִּמְסִירָתוֹ לְהֵדִיוֹט:

את הפרק הראשון של מסכת קידושין במשנה אפשר לחלק לשני חלקים:<sup>2</sup> החלק הראשון (משניות א-ו) עוסק בקניינים, והחלק השני (משניות ז-י) בחיוב במצוות. בקריאה ראשונה מתעוררת התחושה כאילו שני חלקי הפרק "הורכבו" זה על גבי זה, אך הרב וולפיש עמד על זיקה תוכנית-ספרותית בין שני חלקי הפרק.

לטענתו, העורך משתמש ב״משנת מעבר״, משנה ו, כדי לחבר את שני חלקי הפרק. מצד התוכן המשנה שייכת לחלקו הראשון של הפרק, אך כמו במחצית השנייה של הפרק העוסקת במצוות גם היא פותחת במילה ״כל״.³ כמו כן היא נוקטת את המינוח ״נתחייב״, הרווח בחלקו השני של הפרק, על פני ״קנה״, הרווח בחלקו הראשון.⁴

הרב וולפיש מוסיף ומצביע על "משחקי מילים" אחדים הקושרים את שני הקבצים הרב וולפיש מוסיף ומצביע אל המרכיבים את הפרק:

מיתת בעל/יבם/אדון (א-ב), בל תטמא למתים (ז), מאריכין לו ימיו (י). האישה נקנית בשלש דרכים (א), ולא בדרך ארץ... והחוט המשולש וכו' (י). המחזיק בשלשתן (י), כסף שטר וחזקה (ג, ה), רשות ההדיוט בחזקה (ו).

לדעתו, עניין החיבור בין ״פרק הקניינים״ ובין ״פרק המצוות״ הוא הבלטת הקשר בין התא המשפחתי ובין קיום המצוות ונחלת הארץ:<sup>7</sup>

הקניין ההלכתי, של אישה ושל קרקע, הינו הבסיס לנחלה שבסוף הפרק... אפשר לומר כי המושג "נחלה" מהווה מיזוג בין מעמדו המשפחתי ובין מצבו הממוני של האדם... קניין האישה בפרק הקניינים מייסד את התא המשפחתי של תחילת פרק המצוות, בו מצווה האב להכשיר את בנו למלא את מקומו בחברה, מבחינה רוחנית וכלכלית, ולהמשיך את המשפחה על ידי קניין אישה משלו. אדם המקיים כהלכתם את המצוות הללו גורם לכך שהוא ומשפחתו יאריכו ימים וינחלו את הארץ.

בפרק זה אנסה להמשיך בכיוון הפרשנות הזה ולפתח אותו הן מצד המבנה הספרותי של הפרק הן מצד משמעות הצמידות בין שני חלקי הפרק.

חיזוק להצעה לראות זיקה מכוונת בין שני חלקי הפרק אפשר למצוא אפוא בתקבולות אחדות בין שתי היחידות:

בחלקו הראשון של הפרק (משניות א-ה) מנויים עשרה דברים הנקנים:

אישה

יבמה

עבד עברי

אמה עבריה

נרצע

עבד כנעני

בהמה גסה

בהמה דקה

נכסים שיש להם אחריות

נכסים שאיז להם אחריות

 $^{9}$ בחלקו השני של הפרק (משניות ז-י) אנחנו מוצאים עשרה כללים הפותחים במילה "כל". עשרת הכללים נחלקים לשניים – חמישה בעניין הבדלי החיוב בין אנשים לנשים (ז), וחמישה בעניין הארץ (ט-י).

נראה שלמשנת המעבר תפקיד חשוב בהבנת הקשר בין חלקי הפרק; משנה ו עוסקת בסחר בחליפין ומחברת בין חלקי הפרק מצד הסגנון, ולמעשה משקפת את המסר של הפרק כולו.

בַּל הַנַּעֲשָׂה דַמִּים בָּאַחֶר, כֵּיוַן שַׁזַּכַה זֵה נִתְחַיַּב בַּחַלִּיפִיו.

בֵּיצֵד, הֶחֶלִיף שוֹר בְּפָּרָה אוֹ חֲמוֹר בְּשׁוֹר, בֵּיוָן שֶׁזָּכָה זֶה, נִתְחַיַּב בַּחֲלִיפִיו. רְשׁוּת הַגַּבוֹהַ, בִּכַסף. וּרְשׁוּת הַהָּדִיוֹט, בַּחַזַקה.

אַמִירַתוֹ לַגַּבוֹהַ, כִּמְסִירַתוֹ לַהֶּדִיוֹט.

קידושין א, ו על פי כתב יד קויפמן

כבר צוין לעיל כי משנתנו נוקטת את המונח "מתחייב" ולא "נקנה" החוזר במשניות א-ה. נראה שחילוף זה אינו מקרי; במשנה ה נאמר: "ושאין להן אחריות אינן ניקנים אלא במשיכה", כלומר העברת הבעלות על מטלטלים, נכסים שאין להם אחריות, תלויה בהחזקתם ממש. לכן במשנה ד, המתייחסת גם היא לדרכי קניין בהמות, מודגש כי נדרשת פעולה פיזית כדי להחיל על חפץ בעלות. התפיסה שהקניין הוא מעשה פיזי מתחזקת מהכלל הנקוט בסוף

בין קניין לחיוב

משנה ו ״רשות ההדיוט בחוֹזקה״, כלומר כדי שדבר מה יהיה בבעלותו של אדם חייבת להתבצע פעולה ממש.

נראה ששורש העניין נעוץ בתפיסה שבעלות ממונית היא דבר מוחשי ולא רק קשר משפטי מופשט. האדם נחשב בעליו של חפץ רק אם הוא מחזיק בו ממש. קניין הוא העברה של בעלות, ולכן אך טבעי שהעברת הבעלות מתבצעת בהעברת החזקה מיד ליד (או במשיכה, הגבהה וכיו"ב), שהיא ביטוי שמעתה ואילך הקונה הוא בעלי החפץ. מכאן מתבאר גם מדוע סתם תשלום אינו קניין, שהרי אין בהעברתו ביטוי של חזקה על החפץ הנקנה.

לנוכח הבנות אלו יש לשוב ולבאר את קניין החליפין שלא מתוארת בו פעולה פיזית. כפי שהזכרנו לעיל, המשנה אינה מתארת סחר חליפין בלשון קניין אלא בביטוי ״נתחייב בחליפיו״. כלומר מאחר שאחד הצדדים זוכה בחפץ בקניין רגיל הוא מתחייב לבצע את חלקו בהסכם ולתת את הדבר הנקנה. אין מדובר כאן בקניין גמור כפי שתואר בפרק עד כה, חברי לא נעשתה בחפץ כל פעולה, אבל הייתה התחייבות להעבירו לרשות הצד השני. "

אם נשוב ונתבונן במקומה של המשנה בתוך הפרק נמצא שהיא החוליה המקשרת בין שני חלקי הפרק – בין הקניינים ובין המצוות. הזיקה ביניהם מבטאת את התפיסה שקנייניו של האדם יוצרים מחויבות במצוות.

הקשר בין המחויבות ובין הקניין מתבטא גם בנושאים המשותפים הנידונים בחלקו הראשון של הפרק ובחלקו השני. החלק העוסק בקניינים נפתח בקניין של אישה, והחלק הדן במצוות פותח במצוות בין אבות ובנים, התולדה של קניין האישה והקמת משפחה. באמצע פרק הקניינים מופיעים דרכי קניין של בהמה (ד), ובאמצע החלק השני יש פירוט של מצוות הקשורות לבעלי חיים שהוקרבו כקרבנות (ח).<sup>12</sup> בסופי הקבצים שניהם עוסקים בעניינים הקשורים לארץ – משנה ה עוסקת בקנייז הארץ ומשנה ט דנה במצוות התלויות בה.

אם כן, אפשר להבחין במבנה המעגלי של הפרק: מעולם הקניין לעולם המצוות – הקניין מביא לידי מחויבות במצוות; ומעולם המצוות לעולם הקניין – קיום המצוות מבטיח את נחלת מביא לידי מחויבות מצוה אחת מטיבים לו ומאריכים את ימיו ונוחל את הארץ וכל שאינו עושה מצוה אחת אין מטיבים לו ואין מאריכין את ימיו ואינו נוחל את הארץ" (י).

שני חלקי הפרק הם שני צדדים של הברית בין עם ישראל לקב״ה, של הקשר הדו-כיווני שבין נחלה למצוות, כפי שמסוכם במשנה י.

וכך חזרנו לעיקרו של הפרק הקודם – שליחתו של אליהו הנביא, מלאך הברית, להשיב לב האבות על הבנים.

# נספח – מבנה המחצית השנייה של הפרק

כפי שראינו לעיל, במחציתו השנייה של הפרק רשימה בת עשרה פרטים כמו במחציתו הראשונה. רשימה זו מורכבת למעשה משתי רשימות בעלות סדר פנימי דומה. בכל רשימה חמישה כללים המובאים בסדר של כלל והיפוכו, כלל והיפוכו, וכלל נוסף. מבנה זה הוא עדות נוספת לעריכה ספרותית מכוונת:

| משנה ט-י                       | משנה ז-ח                       |              |
|--------------------------------|--------------------------------|--------------|
| כל מצוה שאינה תלויה בארץ נוהגת | כל מצות האב על הבן האנשים      | כלל          |
| בארץ ובחוצה לארץ               | חייבים והנשים פטורות           | 777          |
| וכל שהיא תלויה בארץ אינה נוהגת | כל מצות הבן על האב אחד אנשים   | 1222         |
| אלא בארץ                       | ואחד נשים חייבין               | הפכו         |
| כל העושה מצוה אחת מטיבים לו    | כל מצות עשה שהזמן גרמה האנשים  | כלל          |
| ומאריכים את ימיו ונוחל את הארץ | חייבין והנשים פטורות           | 777          |
| וכל שאינו עושה מצוה אחת אין    | וכל מצות עשה שלא הזמן גרמה אחד |              |
| מטיבים לו ואין מאריכין את ימיו | אנשים ואחד נשים חייבין         | הפכו         |
| ואינו נוחל את הארץ             |                                |              |
| וכל שאינו לא במקרא ולא במשנה   | וכל מצוה בלא תעשה בין שהזמן    | כלל          |
| וולא בדרך ארץ אין זה מן הישוב  | גרמה ובין שלא הזמן גרמה אחד    | כייי<br>בודד |
|                                | אנשים ואחד נשים חייבין         | 1111         |

כאן המקום להזכיר כי הפרק כולו מונה עשר משניות.

על פי כתב יד קויפמז.

ראה אפשטיין, מבוא לספרות התנאים, ירושלים תשכ״ד, עמ׳ 52 ואילך.  $^{2}$ 

וולפיש, תופעות ספרותיות, עמ' 40.

שם, עמ' 43, וראה הערה 36.

על משחקי מילים במשנה ראה וולפיש, משחקי לשוז.

וולפיש, תופעות ספרותיות, עמ' 46.

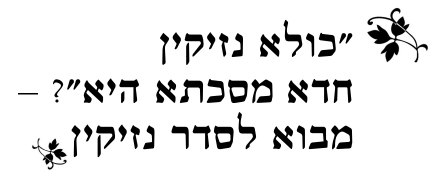
על קישור זה ראה בפרק הקודם: "גילוי אליהו במשנת קידושין".

וולפיש, תופעות ספרותיות, עמ' 59, שם הוא מוסיף ומציע שמבנה הפרק מבוסס על הפסוק: "וגם את רות המואביה אשת מחלון קניתי לי לאשה להקים שם המת על נחלתו" (רות ד, י).

בין קניין לחיוב

9 על עשיריות אלו יש להוסיף עשרה פריטים המופיעים במשנה ח: (א) הסמיכות (ב) התנופות (ג) הגשות (ד) הקמצות (ה) ההקטרות (ו) המליקות (ז) הקבלות (ח) ההזיות (ט) מנחת סוטה (י) ונזירה.

- על ההבדל שבין קניין למחויבות ראה בבלי, בבא מציעא מה ע״ב. ראה גם וולפיש, תופעות ספרותיות, עמ׳ 43, המצטט את ״נתיבות המשפט״ לט, יז על ההבדל שביניהם. וולפיש (שם) רואה במושגים ׳אחריות׳ ו׳חיוב׳ מושגים העומדים כחוליית מעבר שבין ׳קניין׳ לבין ׳מצווה׳. בגוף הטקטס נציע הסבר אחר ליחס ביניהם.
- ולכן ברור מפני מה אין אישה נקנית בחליפין יסוד הקשר בין איש לאישה מתגלם בקשר הממשי של קניין ואין להסתפק ביצירת התחייבות גרדא.
  - 12 תודתי לאליקים כסליו שהעיר לי על ההקבלה לבעלי חיים.



סדר נזיקין מתחיל בשלוש מסכתות: בבא קמא, בבא מציעא ובבא בתרא (״בבא״ פירושו שער). כל אחת משלוש המסכתות מונה את אותו מספר פרקים – עשרה. בתלמוד הבבלי<sup>1</sup> מתנהל דיון אם אלו שלוש מסכתות שונות או שמא הן מסכת אחת שנחלקה בשל אורכה.<sup>2</sup> בשאלה זו הועלו הוכחות לכאז ולכאז ונביא מעט מהז:

מצד התוכן, ההשערה שמדובר בשלוש מסכתות נסמכת על הנתון שלמסכת בבא קמא נושא אחד – פגיעות בגוף ורכוש. גם מצד הסגנון אפשר לראות בכל מסכת יחידה נפרדת – מסכתות רבות נפתחות במספר, 3 וכך גם מסכת בבא מציעא ("שניים אוחזין") ובבא קמא ("ארבעה אבות"). גם המשנה הראשונה של מסכת בבא בתרא מעוצבת כפתיחה למסכת חדשה – היא מקבילה בעיצובה לתחילתה של בבא מציעא ואף היא כמותה עוסקת בשאלות של ספק בעלות ופוסקת לחלק את הממון שבמחלוקת.

לעומת זאת, החלוקה של שלושים המסכתות לחמש יחידות בנות שישה פרקים כל אחת הגיונית וסבירה, והיא מערערת את הגבולות בין המסכתות.

- 1. בבא קמא פרקים א-ו: נזקי ממון
- $^4$ בבא קמא פרק ז בבא מציעא פרק ב: גזלה ואבדה.  $^2$ 
  - 3. בבא מציעא פרקים ג-ח: שומרים ופועלים 3
- .4 בבא מציעא פרק ט בבא בתרא פרק ד: קרקע ובתים
- 5. לששת הפרקים הבאים של בבא בתרא אין נושא משותף אלא הם כוללים מגוון נושאים שטרם נידונו, בין השאר הלכות מכירה, ירושה ושטרות.

המשנה האחרונה של בבת בתרא משמשת סיכום וסיום לכל שלושים הפרקים:

אָמַר רַבִּי יִשְׁמָצֵאל, הָרוֹצֶה שֶׁיַּחְכִּים, יַצְסוֹק בְּדִינֵי מָמוֹנוֹת, שֶׁאֵין לְךֶ מִקְצוֹעַ בַּתּוֹרָה גָּרוֹל מֵהֶן, שֶׁהֵן כְּמַעְיָן הַנּוֹבֵעַ. וְהַרוֹצֵה שִׁיַּעַסוֹק בִּדִינִי מַמוֹנוֹת, יִשְׁמֵשׁ אָת שִׁמִעוֹן בֵּן נַנַּס.

 $^{6}$ בבא בתרא י, ח

# שלוש שהן אחת

על ההוכחות שנמנו לעיל אפשר היה להוסיף עוד סימוכין רבים לכל השערה. המסקנה המתבקשת היא כי אין לשאלה זו הכרעה חד משמעית – מבחינות מסוימות מדובר במסכת אחת, ומבחינות אחרות כל אחת מהשלוש עומדת בפני עצמה. במילים אחרות, זהו למעשה מצב ביניים שבו יחידה אחת מחולקת באופן מכוון, ובלשונו של המאירי<sup>7</sup> "מסכת אחת, חלוקה לשלשה שערים". אפשרות זו יכולה לשמש רקע לדבריו המתוקים של הרב א"י קוק בשיעור פתיחה שלו ללימוד מסכת בבא בתרא בישיבת מרכז הרב, ג' חשוון תרפ"ט:8

בסידור עניני הקודש ישנם שני כללים סותרים, יש הכלל ש'כל הקודש מחברו קודם לחברו' (זבחים י, ב), וכלל שני לו, 'מעלין בקודש ולא מורידין' (שקלים ו, ד). לפי הכלל א' הקדימה בדבר המעולה, ולהפיך לפי כלל ב', הקדימה בדבר הפחות. והדברים מבוארים, שבסידור העניינים שאינם קשורים זה בזה כמו בקורבנות שדם חטאת קודם לדם עולה מפני שהוא מרצה, שכל קרבן הוא ענין לחוד, אלא בדין קדימה, מקדמים את המקודש, לפי הכלל שכל המקודש מחברו קודם את חברו. אולם בעניינים המקושרים זה בזה, כמו בנרות חנוכה, אנו קובעים להתחיל בהפחות ולעלות, לפי הכלל מעליו בקודש ולא מורדיו.

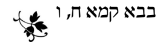
ה׳בבות׳, יש פלוגתא אם חדא מסכתא הם, או כל חדא וחדא מסכת בפני עצמה (בבא קמא קב ע״א). אם חדא מסכת הן אז צריך להיות סידורה לפי הכלל מעלין בקדש, שעניינם אחד, ואם כל חדא וחדא מסכת, אז צריך להיות הסידור לפי הכלל כל המקודש קודם. הרמב״ם בדבריו: ׳בשביל שכולה קבלה, ודברי סברות ולא התבאר מן התורה׳, מישב את הסדור הנכוז לפי כל הדעות.

התורה שבעל פה גדורה בחלקי התורה שבכתב והסברה היא בתוך החוקים רק למותר, שמה לו לדעת אנושי לחוות בחוקי התורה, והחוקים במאמר ד' הם התגלויות של עומק קדושת ההוויה, ובהסתכלות הנגלית שכל דבר שבא מתוך התורה הוא יותר מקודש מאשר לא נתגלה בתורה כי אם בדעת האנושי. ולפי הדעה שכל חדא וחדא מסכת פני עצמה, ואינם עניין אחד, שפיר שהקדים בבא קמא שמפורשת הרבה בחוקי התורה, ואח"כ בבא מציעא שדיניה פחות מפורשים בתורה, ולבסוף בבא בתרא שכולו סברות, לפי הכלל כל המקודש מחברו קודם את חברו.

ויש בהסתכלות הכללית והמסתורית לדון להפיך, שמה שהשכל שולט בו יותר וכמו שאמרו ׳הרוצה ליחכים יעסוק בדיני ממונות׳ בשלהי בבא בתרא (י, ח), מחכימים יותר, ויתרון החכמה היא שמתאחדת ונאחזת בקדושת ההוויה בתוכיותה, מקורה ושורשה, בנקודה הכללית שבקדושה, ומתוך זה מתעלה השכל להעמקת ולתפיסת עומק כל עניני התורה. ולדעה האומרת חדא מסכתא היא, וסדור עניניה צריך להיות במעלין בקודש, ישנה כאן עליה שהסתכלות פנימית... ומשום זה תחילה בבא קמא שדיניה מפורשים, ואחר, בבא מציעא, דיניה פחות מפורשים, ולאחרונה בבא בתרא, שכולה קבלה, ודברי סברות ולא התבאר מן התורה׳.

- בבא קמא קב ע״א.
- אפשר להשוות האת למסכת כלים במשנה של בה שלושים פרקים ואילו בתוספתא היא מחולקת לבבא לבבא מציעא ובבא בתרא.
  - למשל: שבת שתים שהן ארבע, יבמות חמש עשרה, קידושין שלושה, ועוד.
- כמו גנבה וגזלה, גם אבדה היא מציאות שהחפץ אינו ברשות בעליו שלא ברצונו. מתוך מציאות זו עולה חיוב השבה ועיסוק בשאלות של ייאוש ביחס להגדרת הבעלות. יש לציין שבמשנה תורה של הרמב"ם קובצו יחד הלכות 'גזלה ואבדה'. הפרק השמיני של בבא קמא עוסק בחבלה והוא קושר ליחידה זו בעקבות ההיבט הפלילי של גנבה וגזלה.
  - יש לציין שבאמצע היחידה הזאת יש שני פרקים ד-ה העוסקים בענייני מסחר.  $^{5}$
- <sup>6</sup> יהודה איש-שלום העיר לי כי המשנה גם רומזת על חשיבותה של הענווה הרוצה להחכים וללמוד דבר גדול? לך אל הננס!
  - בפתיחה למסכת בבא קמא.
- ציטוט דבריו לקוח מתוך סיכומו של הרב שלום נתן רענן המופיע בספרו של משלוף בבא בתרא, עמ' יג.  $^{8}$





הַתּוֹקֵעַ לַחֲבִירוֹ, נוֹתֵן לוֹ סֶלַע. רַבִּי יְהוּרָה אוֹמֵר מִשׁוּם רַבִּי יוֹמֵי הַגְּלִילִי, מְנֶה.

סְטָרוֹ נוֹתֵן לוֹ מָאתַיִם זוּז.

לְאַחַר יָדוֹ, נוֹתֵן לוֹ אַרְבַּע מֵאוֹת זוּז

צָרַם בְּאָזְנוֹ, תָּלֵשׁ בִּשְּׁעֶרוֹ רָקַקּ וְהָגִּיעַ בּוֹ רֻקּוֹ הָעֶבִיר טַלִּיתוֹ מִמֶּנוּ, פָּרַע רֹאשׁ הָאִשָּׁה בַּשׁוּק, נוֹתֵן אַרְבַּע מֵאוֹת זוּוֹ.

וֶה הַכִּלֶל הַכֹּל לְפִי כִבוֹדוֹ.

אָמַר רַבִּי עֲקִיבָא, אֲפִילוּ עֲנִיִּים שֶׁבְּיִשְׂרָאֵל, רוֹאִין אוֹתָם בְּאִלוּ הֵם בְּנֵי חוֹרִין שֶׁיָּרְדוּ מִנְּכְסֵיהֶם, שֶׁהֵם בְּנֵי אַבְרָהָם יִצִחָק וַיַעֵקב.

וּמַעֻשֶּׁה בְּאֶחָד שֶׁפָּרַע רֹאשׁ הָאִשֶּׁה בַּשּׁוּק, בָאת לִפְנֵי רַבִּי עֲקִיבָא, וְחִיְּבוֹ לִתֵּן לְה אַרְבַּע מֵאוֹת זוּז. אַמַר לוֹ רַבִּי תַּן לִי זִמָן.

ּוְנָתַן לוֹ זְמָן שְּׁמֶרָה עוֹמֶדֶת עַל פֶּתַח חֲצֵרָה וְשָׁבַר אֶת הַכַּד בְּפָנֶיהָ, וּבוֹ בְּאִיסַר שֶׁמֶן.

ּגִּלְתָה אֶת רֹאשָׁהּ, וְהָיְתָה מְטַפַּחַת וּמַנַּחַת יָדָה עַל רֹאשָׁהּ.

ָהָעֶמִיד עָלֶיהָ עַדִים, וּבָא לִפְנֵי רַבִּי עֲקִיבָא, אָמַר לוֹ רַבִּי, לֶזוֹ אֲנִי נוֹתֵן אַרְבַּע מֵאוֹת זוּז.

אָמַר לוֹ לֹא אָמַרְתָּ כְּלוּם.

שהַחוֹבֵל בְּעַצְמוֹ, אַף עַל פִּי שֶׁאֵינוֹ רַשַּׁאי פָּטוּר.

אָחַרִים שֶׁחָבְלוּ בּוֹ חַיָּבִין.

ָרָהַקּוֹצֵץ נְטִיעוֹתָיו, אַף עַל פִּי שֶׁאֵינוֹ רַשַּׁאי פָּטוּר.

אָחֶרִים שֶׁקָּצְצוּ אָת נִטִיעוֹתָיו, חַיָּיבִים:

אחד מחמשת התשלומים שהחובל בחברו חייב לשלם לו הוא פיצוי על הבושה. הדרישה לפיצוי ממוני מעידה על תפיסה כי הפגיעה ברגשותיו של האדם ובמעמדו החברתי נחשבת פגיעה ממשית בו. בסוף המשנה מפורש שאדם המבזה את עצמו נחשב כמי ש"חובל בעצמו" ממש. המשנה מביעה כאן תפיסה אורגנית של האדם כמהות אחת, גוף ונפש. החשיבות של יסוד הנפש שבאדם באה לידי ביטוי גם בסכומים העצומים שרבי עקיבא פוסק לפיצוי על בושה – ארבעה מאות זוז, כפרנסה לשנתיים, כפול מסכום כתובת אישה!

במשנה מסופר על אישה המוכנה לגלות את ראשה כדי להרוויח ״כאיסר שמן״ שלא יתבזבז.¹ רבי עקיבא פוסק שאף על פי שהוכח שאישה זו אינה מקפידה על כבודה, אם אדם

אחר פרע את ראשה הוא חייב לשלם לה את מלוא הסכום של תשלומי בושת. עמדת רבי עקיבא מפתיעה משום שהיה מקום לומר כי כאשר אדם אינו מקפיד על כבודו סימן שאינו מתבייש, ואם כך, לכאורה אין הוא נפגע ואין הוא זכאי לפיצוי.

נראה ששיטתו של רבי עקיבא נובעת מתפיסתו היסודית את מהות האדם אשר נברא בצלם אלוהים:

הוּא הָיָה אוֹמֵר, חָבִיב אָדָם שֶׁנְּבְרָא בְצֶלֶם. חִבָּה יְתֵרָה נוֹדַעַת לוֹ שֶׁנְבְרָא בְצֶלֶם, שׁנּאמר (בראשית ט), כִּי בַּצלם אלהים עשה את האדם.

אבות ג. יד

על פי התפיסה הזאת מי שפוגע באדם כביכול פוגע בקב״ה. מאותה הסיבה אין לאדם הזכות לפגוע בעצמו. נדייק בתוספתא כדי לחזק הבנה זו:

...וכשם שחייב על נזקי חבירו כן הוא חייב על נזקי עצמו הוא עצמו... מתלש בשערו, מקרע את כסותו [= עושה זאת לעצמו]... פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים שנא' 'ואר את דמכם לנפשותיכם מיד נפשותיכם אדרוש' (בראשית ט, ה).

תוספתא, בבא קמא ט, לא

האיסור על אדם לפגוע בעצמו נלמד מפסוק שעניינו רצח, והפסוק הבא אחריו מעלה את הנימוק: "שפך דם האדם באדם דמו ישפך כי בצלם אלוהים עשה את האדם" (בראשית ט, וומרת הפגיעה באדם נגזרת מהיותו נברא בצלם, ולכן הקב"ה הוא התובע את העונש, "מיד נפשותיכם אדרוש". אם ניישם עקרונות אלו על סוגיית הבושת, נמצאנו למדים שהמבזה אדם מבזה את הקב"ה שבצלמו נברא האדם! ממילא, האדם שביזה את האישה בשוק חייב לשלם קנס על עצם פגיעתו באדם שנברא בצלם, ולא כפיצוי לרגשותיו הסובייקטיביים של הניזק. כפי שנראה בהמשך, תליית הפיצוי בצלם אלוהים אינה ממעיטה מכבודו של האדם. להפך, הבריאה בצלם אינה מסיטה את הדיון מהנפגע אל הקב"ה אלא מעצימה את כבודו של האדם הפרטי.

בהקשר זה מאירים דברי הרמב״ם, העוסקים באיסור להתפשר עם רוצחים אפילו בהסכמת המשפחה של הקרבן:

ומוזהרין בית דין שלא ליקח כופר מן הרוצח, ואפילו נתן כל ממון שבעולם, ואפילו רצה גואל הדם לפוטרו: שאין נפשו של זה הנהרג קניין גואל הדם, אלא קניין הקדוש ברוד הוא...

 $<sup>^3</sup>$ רמב $^{\prime\prime}$ ם, הלכות רוצח א, ד

כבוד האדם הוא כבוד ה'

בחלקה הראשון של משנתנו מוצגת בדברי רבי עקיבא התפיסה שתשלום הבושת לאדם הוא תוצאה של איכותו הסגולית:

צָרַם בְּאָזְנוֹ, מָלַשׁ בִּשְּׁעָרוֹ רָקָק וְהִגִּיעַ בּוֹ רֻקוֹ הָעֲבִיר טַלִּיתוֹ מִמֶּנוּ, פָּרַע ראשׁ הָאּשָׁה בַּשׁוּק, נוֹתֵן אַרְבַּע מֵאוֹת זוּז. (זֶה הַכְּלֶל) הַכּל לְפִי כְבוֹדוֹ. אָמַר רַבִּי עֲקִיבָא, אֲפִילוּ עֲנִיִּים שֶׁבְּיִשְׂרָאֵל, רוֹאִין אוֹתֶם כְּאִלוּ הֵם בְּנֵי חוֹרִין שֶׁיָּרְדוּ מִנְּכְסֵיהֶם, שֶׁהֵם בְּנֵי אַבְרָהָם יִצְּחַק רָיַעֵקב.

שלא כגישת התוספתא וכדברי רבי עקיבא באבות, המדגישים את היות האדם נברא בצלם אלוהים, כאן רבי עקיבא מדגיש כי דווקא זהותה הישראלית היא המחייבת את הפיצוי הגבוה במידה וביזוה. 14 נראה שלדעת רבי עקיבא, מעמדם של ישראל הוא רובד נוסף בתפיסה הרואה ערך עצמותי לאדם. בהמשך המשנה באבות רבי עקיבא מתייחס לחיבה היתרה שנודעת לאדם הנברא בצלם אלוהים, ומגדיר שם את מעמדו המיוחד של עם ישראל שראל לא רק נבראו בצלמו של אלוהים אלא נחשבים בניו ממש:

חֲבִיבִין יִשְׂרָאֵל שֶׁנִּקְרְאוּ בָנִים לַמֶּקוֹם. חִבָּה יְתֵרָה נוֹדַעַת לָהֶם שֶׁנִּקְרְאוּ בָנִים לַמָּקוֹם, שַׁנָּאֵמֵר (דברים יד), בַּנִים אַתָּם לַה׳ אֵלהִיבֶם.

אבות שם.

### קוצץ בנטיעות

סוף המשנה עוסק באיסור בל תשחית שבכריתת עצים: ״...והקוצץ נטיעותיו-אף על פי שאינו רשאי, פטור; ואחרים שקצצו את נטיעותיו, חייבים״. מקומה של פסקה זו במשנה מפתיע משום שהיא סוטה מהנושא העיקרי של משנתנו – חבלה בגוף האדם.

ייתכן שפסקה מפתיעה זו רומזת ליסוד הרוחני של משנתנו. למונח ״קוצץ בנטיעות״ שתי משמעויות – על דרך הפשט הכוונה היא לאיסור להשחית עצים, ברם מונח זה משמש גם לתיאור חטאו של אלישע בן אבויה. שלא כמו רבי עקיבא, שזכה להיכנס לפרדס ולצאת ממנו בשלום, כניסתו של אלישע לפרדס הובילה אותו ״לקצץ בנטיעות״ (בבלי, חגיגה יד ע״ב). אלישע הגיע למסקנה ש״שתי רשויות בעולם״, וישנם כוחות הפועלים בעולם שהם נפרדים מהקב״ה ואינם כפופים למרותו. זה פירושו של ״קיצוץ בנטיעות״ – במקום להכיר שהעצים מחוברים לאדמה ויונקים מהשורשים (כלומר מהקב״ה) אלישע ״קצץ״ אותם מהקב״ה וראה בהם ישויות העומדות בפני עצמן. טעותו של אלישע כטעותו של האדם שפרע את ראש האישה בשוק; אותו אדם ראה לפניו רק שאלה קונקרטית – אם האישה נפגעה או לא. הוא אינו מודע למשמעויות הרוחניות של מעשיו. כשרבי עקיבא מחייב את נפגעה או לא. הוא אינו מודע למשמעויות הרוחניות של מעשיו. כשרבי עקיבא מחייב את

אותו אדם הוא עושה זאת משום שהאדם אינו רשות לעצמו וממילא אינו "בעלים" על כבודו. האדם נברא בצלם ואלוהים נמצא בתוכו. לפיכך כל פגיעה באדם היא ביזויו של אלוהים.

הברייתא מרחיבה את הדו-שיח בין רבי עקיבא לאותו האדם שפרע את ראש האישה בשוק. שם נחתמים דברי רבי עקיבא ברמז כי ביסוד הפסק מסתתר סוד עמוק:

"אמר לו רבי עקיבא צללת במים אדירים והעלית חרס בידר".

בבלי, בבא קמא צא ע"א

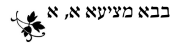
ראה את המקבילה למשנה באבות דרבי נתן ג, ד, שם מפורט: ״לבזויה זו אני אתן ד׳ מאות זוז? ומה על שמן כאיסר לא חסה על כבוד עצמה....״

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> הרב אברהם וולפיש עמד על תקבולת בין הדוגמאות לפגיעות בגוף האדם המופיעות בתחילת פרק החובל (ח, א) לבין רשימת המומים הפוסלים בהמה למקדש וזכרים במשנה בכורות (ה, ה). הוא סובר כי "רמז יש בדבר... כי החובל בחבירו אינו פוגע בגופו ובכוח עבודתו בלבד, אלא פוגע בקדושתו כחלק מ'ממלכת כוהנים וגוי קדוש"". וולפיש, שיקולים ספרותיים, עמ' 52-49.

<sup>2</sup> במחזה ״הסוחר מווינציה״ של שקספיר, היהודי דורש ״ליטרה של בשר״ תמורת חוב שלא שולם. הרב זוין, הלכה, עמ׳ שי-שלח, מראה שחוזה הדורש חלק מגוף האדם כתשלום מנוגד להלכה משום שהאדם אינו הבעלים על גופו.

אצל תלמידי רבי עקיבא מופיע המושג "כל ישראל בני מלכים הם" והם מעניקים לו השלכות הלכתיות (ראה שבת יד. ד).





שְׁנֵיִם אוֹחֲזִין בְּטַלִּית, זֶה אוֹמֵר אֲנִי מָצֶאתִיהָ וְזָה אוֹמֵר אֲנִי מְצֶאתִיהָ, זֶה אוֹמֵר כָּלָה שֶׁלִי וְזֶה אוֹמֵר כָּלְה שֶׁלִי,

זֶה יִשְּׁבַע שָּאֵין לוֹ בָהּ פְּחוֹת מֵחֶצְיָה, וְזֶה יִשְּׁבַע שָׁאֵין לוֹ בָה פָחוֹת מֵחֶצְיָה, יִנחַלֹקוּ.

המשנה הפותחת את בבא מציעא היא מהמפורסמות ביותר בש"ס. מזה אלפי שנים עוסקים חכמי ישראל בשאלות הבסיסיות שהיא מעלה – טעמי החלוקה וטעמי השבועה והקשר ביניהם. בעיון זה אנסה להציע תשובה לשאלות הללו מתוך התבוננות במבנה המשנה.

### א. "שנים אוחזין בטלית"

המשנה פותחת בתיאור של סיטואציה – שני בני אדם מחזיקים יחדיו בטלית אחת. הסיטואציה אינה בעייתית בהכרח. אפשר שהטלית שייכת באמת לשני האוחזים. אנחנו, המתבוננים מהצד, איננו רואים כאן אדם השולח יד ברכוש חברו, ובלשונו של הבבלי "כיון שתפיס אנן סהדי דמאי דתפיס האי – דידיה הוא. ומאי דתפיס האי – דידיה הוא" (בבלי, בבא מציעא ג צ"א).

### ב. "זה אומר כולה שלי וזה אומר כולה שלי"

אבל, כששני האוחזים פותחים את פיהם ומתחילים לשטוח את טענותיהם, קורסת ההרמוניה ומתגלה כי לפנינו עימות חזיתי, ואיש מהנצים אינו מותיר מקום לרעהו.

## ג. ״זה ישבע שאין לו בה פחות מחציה, וזה ישבע שאין לו בה פחות מחציה״

כפי שראינו שורש הבעיה הוא שכל אחד טוען שהטלית שייכת לו בלבד, ולא עצם ההחזקה המשותפת. לפיכך המשנה מציעה להציג את הטענות פעם נוספת באופן שהסתירה ביניהן תצומצם ככל האפשר. כל אחד נדרש להישבע שבועה שלא תסתור את טענתו הראשונה ועם זה לא תסתור את טענת חברו. כך המתח שבעימות הקשה הופחת ואפשר להתחיל בגיבוש הפתרון.

#### ד. "ויחלקו"

כעת, משניטל עוקצו של העימות, אפשר לשוב אל המציאות שלפני העלאת הטענות הסותרות, מצב ששני בעלי הדין אוחזים בטלית ושניהם בעליה באמת, ומתוך ציור זה, שלא ניכר בו עימות, לפסוק על החלוקה.

נראה לי שרעיוז זה ניכר גם במבנה המשנה. במשנה שני סגנונות – האחד מיוחד לתיאור המצב ולפסק הסופי והאחר לטענות ולמחלוקת.

שנים אוחזיו בטלית

וזה אומר אני מצאתיה

זה אומר אני מצאתיה

וזה אומר כולה שלי

זה אומר כולה שלי

זה ישבע שאין לו בה פחות מחציה וזה ישבע שאין לו בה פחות מחציה

ויחלקוז.

שתי הפסקאות האמצעיות של המשנה מנוסחת בשני משפטים המבטאים את העימות והמחלוקת. מאופו ניסוחה של הפסקה העוסקת בשבועה אפשר ללמוד שהשבועה אינה ניסיוז לפתור את המצב הבסיסי ש"שנים אוחזיז בטלית" באמצעות מניפולציה שתוביל את אחד הצדדים להודות. אלא כל מטרתה ליישב את הסתירה שביו הטענות ולהשיב את המצב הבסיסי, כלומר את הבעלות המשותפת, על כנו. מאותה הסיבה הנשבעים אינם נשבעים שהטלית כולה שלהם אלא מחציתה. הבעלות המשותפת, המתבטאת בחלוקה, היא מטרתה של השבועה ולא תוצאה אגבית של ניסיון הכרעה שכשל.

ברם בניגוד לפסקאות האמצעיות שעוסקות בעימות ובחלוקה, הפסק המופיע בסוף המשנה מנוסח במשפט בודד, בדיוק כמו תיאור המקרה שבפתיחה. הזהות הסגנונית מאפשרת לראות בדיז המשר ישיר למשפט הפתיחה: "שנים אוחזיז בטלית, יחלוקו". כלומר מצד הסגנון אפשר לטעון כי החלוקה, שהיא פעולה מוחשית, היא תגובה למציאות ש"שניים אוחזיו" בה, ואילו השבועה, שעיקרה דיבור, היא התגובה לטענות "כולה שלי".

החיבור בין סוף המשנה לתחילתה והתפיסה ולפיה השבועה באה לנטרל את הטענות חושפת את הדמיוז ביז המשנה לתוספתא. על פי התוספתא:

שנים אוחזיז בטלית.

זה נוטל עד מקום שתפוס וזה נוטל עד מקום שתפוס.

תוספתא, בבא מציעא א, א

שניים אוחזין בטלית

כיוון שהתוספתא אינה עוסקת בטענות היא גם אינה קושרת בין החלוקה ובין השבועה. מעצם העובדה שהתוספתא תולה את הדין ב"מקום תפוס" ברור שהנחת היסוד שלה היא שכל אחד מהאוחזים הוא הבעלים בכל חלק מהבגד ש"ידו תופס".

ההבנה כי בסיס החלוקה הוא העובדה ששני בעלי הדין אוחזים בחפץ עולה גם מתוך השוואה למשנה המקדימה את משנתנו, המשנה האחרונה של בבא קמא:<sup>2</sup>

מוֹכִין שֶׁהַכּוֹבֵס מוֹצִיא, הֲרֵי אֵלוּ שֶׁלוֹ

וְשֶׁהַסּוֹרֵק מוֹצִיא, הֲרֵי אֵלוּ שֶׁל בַּעַל הַבְּיִת

הַבּוֹבֵס נוֹטֵל שְׁלשָה חוּטִין וְהֵן שֶׁלוֹ. יָתֵר מִבֵּן, הֲרֵי אֵלוּ שֶׁל בַּעַל הַבְּיִת...

הַחַיָּט שֶׁשָּׁיֵּר מִן הַחוּט כְּדֵי לְתְפּוֹר בּוֹ, וּמַטְלִית שֶׁהִיא שָׁלשׁ עַל שָׁלשׁ, הֲדֵי אֵלוּ שֶׁל בעל הבית...

בבא קמא י, י

לשתי המשניות יש ביטויים משותפים האורגים אותן יחד, ובהם:

- 1. "נוטל שלשה" "וזה נוטל שלשה חלקים"
  - 2. מוציא מצאתיה
    - .3 מטלית טלית
      - 4. שלו שלי

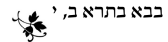
המשנה בבבא קמא עוסקת בשאלת הבעלות בחפצים שנשארו אצל אומן, בעל מלאכה. כאן לא מדובר בטענות ואין צורך בשבועה. החלוקה אינה תוצאה של ספק באשר לזהות הבעלים אלא היא הכרעה ודאית. הקישור בין המשניות שב ומחדד את המקום שמותירה משנתנו לחלוקה הפשוטה במקרה של ממון ששניים אוחזים בו, בלא מחלוקת וריב.

בקטעי גניזה ובכתב-יד קויפמז – יחלוקו.

כאן המקום לשוב ולהזכיר כי מסכתות בבא-קמא ובבא-מציעא שתיהן חלק ממסכת אחת, "נזיקין".  $^2$ 

מחלוקת ר' יוסי ורבנן בנזקי שכנים

מַרְחִיקִין אֶת הַמִּשְׁרָה¹ מָן הַיֶּרֶק² וָאֶת הַבְּרִישִּיו מִן הַבְּצָלִים, וָאֶת הַחַרְדָּל מִן הַדְּבוֹרִים. רַבִּי יוֹסֵי מַתִּיר בַּחַרְדָּל:



בין כל שכנים – אנשים פרטיים, רשויות מוניציפליות ואפילו מדינות – יש מתחים סביב שאלת הגבולות. גם כאשר הגבולות רשומים או מוסכמים על כל הצדדים ישנן פעולות המתבצעת בתוך השטח של השכן האחד ועלולות לגרום נזק אצל השכן האחר. אלו המקרים שמשנתנו עוסקת בהם; לא במקרה של מזיק הבא לפגוע בזולת בכוונת מכוון. לפיכך צריך למצוא נוסחה שתאפשר לפתור את כל הבעיות הללו ולקבוע מהם הערכים שעל בסיסם יוטב לצד אחד על חשבון חברו או ייאלצו להתפשר.

ככלל אפשר להציג שתי תפיסות עולם קטביות שעל בסיסן מוצגים ערכים אלו:

- א. התפיסה האחת, שמייצגה העיקרי הוא רבי יוסי, דוגלת במתן חופש הפעולה הגדול ביותר לכל צד מתוך הגבלה מזערית, גם אם לפעמים יבוא הדבר על חשבון השכן. אין מדובר באנרכיה, "איש הישר בעיניו יעשה", אלא בצמצום ההתערבות המשפטית ככל האפשר.
- ב. התפיסה האחרת טוענת שאת קביעת השיטה יש לבסס על התחשבות בזולת דווקא ודאגה לרווחתו. אמנם ברור שהקצנתה של גישה כזו יכולה למנוע כל פעולה אנושית כמעט, ולמרות זאת זהו העיקרון המנחה.

#### פירוש המשנה

המשנה עוסקת במגוון מצבים שהאדם נדרש בהם להרחיק פעולות מסוימות מקרבת שטח חברו. לעומת שני המקרים הראשונים, שבהם ר' יוסי כנראה מסכים שיש צורך להרחיק, במקרה השלישי הוא חולק וסובר שאין צורך להרחיק. ההבדל הבולט בין המקרה השלישי למקרים הראשונים הוא שבמקרה השלישי אין חריגה לעבר שטחו של השכן. במשרה למקרים הראשונים הוא שבמקרה השלישי אין חריגה לעבר שטחו של השכן.

-

<sup>\*</sup> תודתי נתונה ליונתו מאיר על עזרתו בעריכת הדברים.

חוששים שמי המשרה יחדרו לשדה חברו ויזיקו לירקות שלו, ובכרישין חוששים שהם עלולים להשפיע על גידולם או על טעמם של הבצלים, ואילו בחרדל החשש הוא רק שהדבורים של חברו יבואו לחרדל ויינזקו ממנו. על פי רבי יוסי פגיעה עקיפה כזו, שאין בה זליגה אל תחומו של השכן, אינה אסורה.

החידוש במשנתנו הוא שיטתו של תנא קמא דווקא, המגביל את האדם שלא יעשה בנחלתו כרצונו בשל החשש שמא חברו, שכבר התחיל לגדל לפניו, יינזק מכך.

# אילן ובור

ַ מַרְחִיקִין אֶת הָאִילָן מִן הַבּוֹר עֶשְׁרִים וְחָמֵשׁ אַפָּה,

וּבֶחָרוּב וּבַשִּׁקְמָה חֲמִשִּׁים אַמָּה, בֵּין מִלְמַעְלָה בֵּין מִן הַצַּד.

אָם הַבּוֹר קָדַם, קוֹצֵץ וְנוֹתֵן דָּמִים.

וְאָם אִילָן קָדַם, לא יָקוֹץ.

סָפֵּק זֶה קָדַם, וְסָפֵּק זֶה קַדַם, לֹא יָקוֹץ.

רַבִּי יוֹסֵי אוֹמֵר, אַף עַל פִּי שֶׁהַבּוֹר קוֹדֵם לָאִילָן, לֹא יָקוֹץ, שֶׁזֶּה חוֹפֵר בְּתוֹךְ שֶׁלוֹ, וְזֶה נוֹטֵעַ בָּתוֹךְ שֵׁלוֹ:

בבא בתרא ב, יא

גם במשנה זו נקבעות הזכויות בשטח על פי הקדימות בזמן – "אם הבור קדם", "אם האילן קדם". גם כאן חולק רבי יוסי וממשיך את שיטתו העקרונית הדוגלת בחופש הפעולה, וכאן אף נאמרים הדברים במפורש: "זה חופר בתוך שלו וזה נוטע בתוך שלו". אולם הפעם מדובר בקביעה חדשנית – אם במשנה הקודמת התיר ר' יוסי לעשות בתוך שלו כאשר גם פעולתו של האדם וגם תוצאות מעשיו נשארים בתוך רשותו שלו (שגם שתילת החרדל וגם הפגיעה של הדבורים בו נעשים בשטחו) הרי שבמשנה זו הוא אמנם נוטע את האילן בתוך שלו, אך המעשה משפיע על הבור שנמצא בשטח של חברו. כמובן שאין רבי יוסי מאפשר כל פעולה כזאת, כפי שראינו במשנה הקודמת.

ממשניות אלו עולות שתי השקפות עקרוניות בעניין היחסים הראויים בין שכנים: תנא קמא, באמצעות מתן זכות הקדימה, מנסה לאזן בין האינטרסים של שני השכנים ולמצוא פשרה שתביא לידי ביטוי את הזכויות של שניהם. לעומתו רבי יוסי סובר שהשיטה הטובה ביותר לפתרון המתח היא לאפשר כר נרחב לפעילותם של הצדדים ובלבד שכל אחד פועל ברשותו.

אין לראות בדברי ר' יוסי זלזול בחובה להתחשב באחר. ברם כאשר מגבילים צד מסוים, אפילו מתוך רצון שלא יזיק, הוא למעשה מופלה לרעה. כפי שנאמר בנימוקה של התוספתא למשנה "כדרך שעשית בתוך שלך אף אני עושה בתוך שלי".

הביטוי ״כדרך שעשית בתוך שלך אף אני עושה בתוך שלי״, מעורר קונוטציה למשנה בפרקי אבות: ״אַרְבַּע מִדּוֹת בָּאָדָם. הָאוֹמֵר שֶׁלִּי שֶׁלִּי וְשֶׁלְּךָ שֶׁלֶּךָ, זוֹ מִדָּה בֵינוֹנִית. וְיֵשׁ אוֹמְרִים, זוֹ מִדַּת סְדוֹם. שֶׁלִי שֶׁלֶּךְ וְשֶׁלְּךָ שֶׁלִי, עַם הָאָרֶץ. שֶׁלִי שֶׁלֶּךְ וְשֶׁלְּךָ שֶׁלָּך, חָסִיד. שֶׁלִי שְׁלֶּרְ וְשֶׁלְּךָ שֶׁלִי, רָשֶׁע״ (אבות ה, י). אפשר לראות כאן רמז למחלוקת רבי יוסי וחכמים אם האומר שלי שלי ואעשה כרצוני בתוך שלי זו מידת סדום, או שמא מידה בינונית, כפי שסובר רבי יוסי.

נראה ששיטת רבי יוסי נובעת מתפיסתו שהאפשרות שבית הדין יחייב אדם בגין נזק אינה תלויה בהגדרות מוחלטות של פעולות אסורות ומותרות. נזק הוא תוצאה של חריגה מרשותו של האדם ומזכויות השימוש שיש לו.

רמז לכך<sup>3</sup> אפשר למצוא במכילתא:

ד' כללות היה רבי שמעון בן אלעזר אומר משום ר' מאיר בנזקין, כל מקום שיש רשות למזיק ולא לניזק פטור, לניזק ולא למזיק חייב בכל, לניזק ולמזיק אפי' מיוחדת כגון חצר של שותפין והפונדק, לא לניזק ולא למזיק כגון רשות אחרת, על השן ועל הרגל חייב, ועל השאר, מועד משלם נזק שלם ותם משלם חצי נזק.

מכילתא דרבי ישמעאל מס׳ דנזיקין משפטים פרשה יד

וראיתי בכתב יד מו״ר קדוש ישראל זצוקלה״ה דדין מזיק שמדין שמירת גופו עליו או מדין חיוב שמירתן עליך, לא שייך אלא כשעשה מעשה לעשות בתוך של חברו, אבל הנך נסמכין שעושה בתוך שלו לעולם לא חשוב עושה מעשה בתוך של חברו...

כלומר על פי דברי ר' חיים מבריסק המצוטטים כאן, כל חיובי הנזיקין נובעים מהגדרות התלויות ברשוות שבהן הן מתבצעות, ולכן בנזקי שכנים המתבצעים ברשותו שלו, איסורם וחיוב התשלום עליהם מצומצמים.

חפירת מים ששורים בה פשתו (קהתי).

מגינת הירק (קהתי).

ובצורה מפורשת נמצאים הדברים ב'אחרונים', כגון בברכת שמואל בבא בתרא יג:



# סנהדרין פרק ב

הפרקים הראשונים של מסכת סנהדרין עוסקים בשופטים ובבתי דין. הפרק הראשון מפרט את שלושת סוגי ההרכבים של בתי דין – שלושה, עשרים ושלושה או שבעים ואחד. החל מהפרק השלישי המשנה עוסקת בהלכות הנוגעות לדרכי הפעולה של מערכת המשפט ולסדרי הדין. המשנה הפותחת את הפרק הזה היא מעין פרשנות למשנה הפותחת את פרק א: "דיני ממונות בשלשה. זה בורר לו אחד, וזה בורר לו אחד, ושניהם בוררין להן עוד אחד" (סנהדרין ג, א).

משום כך מפתיע לגלות כי בין שני הפרקים הממשיכים זה את זה חוצץ פרק העוסק ברובו בהלכות מלכים. לכאורה נראה שהסיבה לכך היא משניות א ו-ב העוסקות במעמדם של הכוהן הגדול ושל המלך כדיינים ונידונים. אך עדיין, מדוע הלכה בודדת, העוסקת בהיות המלך דיין, גוררת אחריה פרק שלם המוקדש להלכות מלכים?

#### שופט הוא מנהיג, מנהיג הוא שופט

נראה כי המפתח לשאלה זו טמון בתפיסה העולה כבר בתנ״ך ורואה קשר הדוק בין המלך ובין השופט. לפי התורה, משרת השופט אינה פונקצייה מנהלתית בלבד – הדיין הוא גם מנהיג הציבור או לפחות אחד ממנהיגיו. כך למשל כאשר משה בוחר את הדיינים מסופר עליהם: ״וַיִּבְחַר מֹשֶׁה אַנְשֵׁי חַיִּל מִכֶּל יִשְּׂרָאֵל, וַיִּהֵן אֹתֶם רָאשִׁים עַל הָעָם שָׁרִי אֲלָפִים שָׁרֵי אֲלָפִים שָׁרֵי מַאָּלוּה, שָׂרִי חֲמִשִּׁים וְשָׁרִי עֲשָׂרֹת. וְשָׁפְטוּ אֶת הָעָם, בְּכָל עֵת: אֶת הַדָּבָר הַקֵּשֶׁה יְבִיאוּן אֶל מֹשׁמות יח, כה-כו).

אותו הרעיון מונח ביסודו של ספר שופטים – השופטים לא רק מנהלים דיונים תאורטיים, הם גם מנהיגים את ישראל במלחמותיו ובמצוקותיו.

כפל תפקידים זה נכון גם למלך שעיקר תפקידו למשול ולהנהיג אך גם מוטלת עליו האחריות לשפוט את העם. כך עולה מתוך בקשת העם משמואל שימליך להם מלך:

וַיֹּאמְרוּ אַלָּיו, הִגַּה אַתָּה זָקַנְתָּ וּבָנֶיךַ לֹא הָלְכוּ בִּדְרָכֶיךָ; עַתָּה, שִׁימָה לָּנוּ מֶלֶךְ לְשָׁפְטֵנוּ כִּכַל הַגּוֹיִם.

שמואל א ח, ה

בדומה, כאשר אבשלום מתחיל לחתור תחת דוד אביו הוא שם עצמו שופט, חלופה לאביו:

...וַיְהִי כָּל הָאִישׁ אֲשֶׁר יִהְיֶה לּוֹ רִיב לְבוֹא אֶל הַמֶּלֶךְ לַמִּשְׁפָּט... וַיֹּאמֶר אַבְשְׁלוֹם מִי יְשָׁמֵנִי שׁפֵט בָּאָרֶץ, וְעָלַי יָבוֹא כָּל אִישׁ אֲשֶׁר יִהְיֶה לּוֹ רִיב וּמִשְׁפָּט וְהִצְּדַּקְתִּיו... וַיַּעֲשׂ אַבְשָׁלוֹם כַּדָּבָר הַזֶּה לְכָל יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר יָבֹאוּ לַמִּשְׁפָּט אֶל הַמֶּלֶךְ, וַיְגַנֵּב אַבְשָׁלוֹם אֶת לֵב אַנְשֵׁי יִשְׂרָאֵל.

שמואל ב טו, ב-ו

ומן העבר האחר, כאשר שלמה זוכה למלוכה הוא מבקש מהקב״ה שייתן לו את היכולת לשפוט את העם כראוי:

ְּעַמָּה ה׳ אֱלֹהָי אַתָּה הִמְּלַכְתָּ אֶת עַבְדְּךָ תַּחַת דְּוֹד אָבִי, וְאָנֹכִי נַעַר קַטֹן, לֹא אֵדָע צֵאת נָבֹא. וְעַבְדְּךָ בְּתוֹךְ עַמְּךָ אֲשֶׁר בָּחָרְתָּ, עַם רָב אֲשֶׁר לֹא יִמְּנֶה וְלֹא יִפְּפֵּר מֵרב. וְנָחַתְּ לְעַבְדְּךָ לֵב שׁמֵעַ לְשְׁפֹּט אֶת עַמְךָ, לְהָבִין בֵּין טוֹב לְרָע, כִּי מִי יוּכַל לְשְׁפֹּט אֶת עַמְךְ הַכָּבֵד הַזָּה:

מלכים א ג, ז-ט

היכולת להשליט סדר פנימי וצדק בציבור היא חלק מהותי מתפקידה של המנהיגות ומאחריותה לציבור, ולכן מלך חייב לשמש גם שופט. לעומת זאת, כדי שהשופט יוכל להחיל על העם את משפטיו ופסקיו הוא חייב להיות בעל סמכות, ולכן שופט חייב להיות גם מנהיג. יתרה מזו, כדי שלשופט תהיה זכות מוסרית לקבוע מי צדיק ומי רשע עליו להכיר את העם באופן בלתי אמצעי – לא רק כמקרים משפטיים מופשטים אלא גם כאנשים ממשיים. כמו כן עליו לדעת שהוא נושא באחריות כלפיהם ושחובתו בפסיקה אינה רק כלפי החוק הפורמלי אלא גם כלפי הנידונים.

החיבור בין פרק א העוסק בשופט ופרק ב העוסק במלך משקף אמירה על מהותה של כל אחת מהדמויות והתפקידים האלו ועל היחס ביניהם. עורכי המשנה לא הסתפקו בצמידות בין הפרקים ויצרו הקבלה בין סוף פרק א ובין סוף פרק ב – שניהם עוסקים בתפקיד של המלך והשופט מהיותם עומדים בראש הציבור:

ְנַכַמָּה יְהֵא בָעִיר וּתְהֵא רְאוּיָה לְסַנְהֶדְרִין, מֵאָה וְעֶשְׂרִים. רַבִּי נְחָמְיָה אוֹמֵר, מָאתַיִם וּשָׁלשִׁים, כְּנֶגֶד שָׁבִי עֲשָׂרוֹת.

סנהדרין א, ו

בין מלך לשופט

אֵין רוֹכְבִין עַל סוּסוֹ [= של המלך], וְאֵין יוֹשְׁבִין עַל כִּסְאוֹ, וְאֵין מִשְׁתַּמְּשִׁין בְּשַׁרְבִיטוֹ, וְאֵין רוֹאִין אוֹתוֹ כְּשֶׁהוּא מִסְתַּפֵּר וְלֹא כְשֶׁהוּא עָרוֹם וְלֹא בְבֵית הַמֶּרְחָץ, שָׁנָּאֲמֵר שׁוֹם תַּשִּׁים עָלֶיךָ מֶלֶךָ, שֶׁהְהֵא אֵימָתוֹ עָלֵיךָ.

סנהדרין ב, ו

כשם שאימת המלך מוטלת על העם, כך שררת השופט מוטלת על הציבור, ולכן אין ערך לשופט אם אין לו עשרה אנשים, המהווים ציבור.

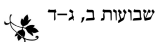
שורש החיבור של המלך והשופט הוא במקור הסמכות של שניהם – הקב״ה, שהוא ״מלך המשפט״.

<sup>.</sup> גם רובה של המשנה העוסקת בכוהן הגדול אינה קשורה לעולם המשפט.  $^{-1}$ 

# - האישה הכוהנת של החיים: המשמעות הרעיונית של טומאת נדה

נִטְמָא בָעַזָרָה וְגַעַלְמָה מְמֵנוּ ַטְמִאָה, וִזָכוּר אֶת הַמִּקְדָשׁ, נֶעְלַם מִבֶּנוּ מִקְדָשׁ וְזָכוּר לַשָּׁמִאָה, נֶעַלַם מִמֶּנוּ זֶה וָזֶה, וָהִשְּׁתַּחֲנָה אוֹ שֶׁשָּׁהָה בִּּכְבֵי ַרְאָרֶכְּה, בָּא לוֹ בְאֲרֶכְּה, חַיָּב. בַּקְצָרָה, פָּטוּר. זוֹ הִיא מְצְוַת עֲשֵׂה שֶׁבַּמִּקְדָּשׁ שֶׁאֵין חַיָּבִין עָלֶיהָ.

וְאֵיזוֹ הִיא מִצְוַת עֲשֵׂה שֶּׁבַּנִּדְה שֶׁחַיָּבִין עֶלֶיהָ, הָיָה מְשַׁמֵּשׁ עִם הַשְּהוֹרָה וְאָמְרָה לוֹ נִטְמֵאתִי וֹפַרַשׁ מִיָּד, חַיָּב, מִפְּנֵי שֶׁיִּצִיאָתוֹ הַנָאָה לוֹ כִּבִיאָתוֹ.



באופן מפתיע, המשנה במסכת שבועות כרכה בכפיפה אחת הלכות בענייני טומאה הנוגעות לשני תחומים שונים מאוד – הלכות מקדש וענייני נדה:

״בא לו בארוכה חייב, בקצרה פטור.

זו היא מצות עשה שבמקדש שאין חייבין עליה. ואיזו היא מצות עשה שבנדה שחייבין עליה?... מפני שיציאתו הנאה לו כביאתו״.

מה פשר צמידות זו?

כמעט כל הלכות טומאה וטהרה, שהן כרבע מששת סדרי המשנה, קשורות לבית המקדש מכיוון שה"רגישות" לטומאה, כלומר הצורך להימנע ממנה, ישנה רק במקום שיש בו קדושה:

ַוְלֹא תְטַמֵּא אֶת הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַתֶּם ישְׁבִים בָּה אֲשֶׁר אֲנִי שֹׁכֵן בְּתוֹכָה כִּי אֲנִי ה׳ שֹׁכֵן :בְּתוֹךְ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל

במדבר לה, לד

<sup>...</sup> תודתי לידידי שמואל פולצ׳ק על הערותיו לפרק זה.

מחוץ למקדש, התחום היחיד שיש בו אותה רגישות לטומאה הוא מערכת היחסים שבין איש לאישה. משום כך גם כיום, כשבית המקדש איננו, עדיין נוהגות הלכות של טומאה וטהרה בתחום זה<sup>3</sup> וקיימת חובה לטבול כדי להיטהר. הדמיון בין חיי אישות ובין בית המקדש מלמד שהרגישות לטומאה אינה נובעת מגישה שלילית ליחסים בין איש לאישה אלא היא ביטוי לאמונה בקדושת היחסים, כפי שמנסח זאת הבבלי: "איש ואישה זכו שכינה ביניהם" (בבלי, סוטה יז ע"א). אפשר לראות זאת מתוך השוואה לחיובי הטבילה האחרים: היחידים המחויבים לטבול על פי ההלכה הם הכוהנים, שבמסגרת עבודתם נכנסים למקדש, ונשים במסגרת יחסיהן עם אישן.

ועדיין יש לשאול, מדוע דם הווסת מטמא את האישה? יתרה מזו, אם הטבילה היא אכן ביטוי לקדושת הנישואים. למה האישה דווקא מחויבת בטבילה ולא הגבר?

התשובה לשאלות הללו נעוצה במהות הטומאה. הטומאה ביהדות קשורה למוות. גופו של המת הוא "אבי אבות הטומאה", וכל דבר מטמא קשור במוות או בהפסד של חיים. הקדושה, לעומת זאת, קשורה לחיים, וכל דבר המרבה את החיים ואת החיות – קדוש. כידוע, בגוף האישה מתפתחת בכל חודש ההזדמנות ליצירת חיים, ומשמעותו של דם הווסת היא שההזדמנות הזאת לא מומשה, הביצית לא הופרתה, וחיים חדשים לא נוצרו בחודש הזה. טומאת נדה אינה נובעת אפוא מטאבו פרימיטיבי, מפחד, אלא מההכרה שביציאת הווסת יש היבט של הפסד חיים.

הטומאה והקדושה מנוגדות זו לזו, ולכן דווקא במקום בו שורה הקדושה יש להיזהר מן הטומאה זהירות יתרה. ביסוד התפיסה כי דם הווסת מטמא עומדת ההנחה שביתר ימות החודש גופה של האישה. המקיים תהליר של יצירת חיים. קדוש.

המערכת ההלכתית התבוננה במציאות הביולוגית והעניקה לה משמעות דתית וטקסית. אך שתי המערכות הללו, ההלכתית והביולוגית, מקיימות זיקה עם מערכת נוספת, המערכת הקוסמולוגית. ידועה ההקבלה בין האישה ללבנה הן מצד התהליך המחזורי הן מצד משכו – כשלושים יום. כשם שהירח מגיע למילואו באמצע החודש, שבועיים לפני הסוף, כך גם המחזור של האישה מגיע לשיאו (הביוץ) באמצע המחזור, כשבועיים לפני סופו. בעל האור זורע, בן המאה השלוש עשרה, העניק לתופעה זו גם היבט הלכתי:

נשים שנוהגות שלא לעשות מלאכה בר״ח מנהג כשר וישר... תדע לך שבכל חודש וחודש האישה מתחדשת וטובלת וחוזרת לבעלה והיא חביבה עליו כיום החופה כשם שהלבנה מתחדשת בכל ר״ח. ...ולכך הוי ר״ח יום טוב של נשים.

הלכות ראש חודש. תנד ד"ה בפרק הקורא

בגוף הגבר לעומת זאת, אין מחזוריות. אין בו האפשרות הקדושה של יצירת חיים, ולכן ממילא אין לו גם נגיעה לטומאה.<sup>5</sup> אפשר לומר שההבדל בין נשים לגברים מקביל להבדל בין כוהנים לישראלים – הכוהנים רגישים יותר לטומאה כיוון שיש באורח חייהם קרבה יתרה אל הקודש. נמצאנו למדים שהנשים הן הכוהנות של החיים.

- כלומר, האדם מודע שהוא במקדש אבל שוכח ('נעלמה') שהוא טמא.
  - יוצא מהמקדש בדרך הארוכה ולא בדרך הקצרה.
- וכן האיסור לכוהנים להיטמא, הלכה הנובעת מזיקתם לבית המקדש.
- גם וולפסון, נישואין, עמ' 33-30, מסבירה את סיבה הטומאה של דם המחזור בהפסד חיים. דבריה מבוססים על הסבריו של ר' יהודה הלוי בספר הכוזרי. באותו המקום היא מסבירה כיצד עונה ההלכה לצדדיו הגופניים של המחזור כמו גם לצדדיו הנפשיים-פסיכולוגיים.
- סומאת הקרי שהגבר נטמא בה, וגם בה יש ממד של הפסד חיים, היא מקרית ואיננה אירוע שהגוף מתכונו אליו.



הרב קוק מתמצת בהקדמתו לשיר השירים<sup>1</sup> את סיפור חייו של רבי עקיבא, מגדולי הרבנים של המאה השנייה, לשלוש אהבות: בתחילה, עוד כשהיה סתם "עקיבא", רועה צאן פשוט, זכה לאהוב אישה – את רחל, בתו של כלבא שבוע. בשלב מאוחר יותר של חייו, עת נמנה עם גדולי החכמים, הקנה מקום מרכזי לאהבת האדם, "ואהבת לרעך כמוך, זה כלל גדול בתורה" (ספרא, קדושים ב). ולבסוף, על סף מותו, כאשר עינוהו הרומים במסרקות ברזל, הגיע רבי עקיבא לשיאה של אהבת ה", וקיים בנפשו את הדרשה "ואהבת את ה" אלוהיך... ובכל נפשך – אפילו נוטל את נפשך" (בבלי, ברכות א ע"ב).

רבי עקיבא ידע ששלוש האהבות קשורות זו בזו, ולכן אמר שהאהבה המתוארת בשיר השירים בין איש לאישה היא אלגוריה לאהבה שבין עם ישראל לקב״ה, כי ״אין כל העולם כולו כדאי כיום שניתן בו שיר השירים לישראל שכל הכתובים קודש ושיר-השירים קודש קודשים״ (ידים ג, ה).

הרב קוק תיאר כיצד זכה רבי עקיבא בתחילה לאהבה במישור האנושי ורק לאחריה לאהבה במישור האלוהי. לעומת סדר זה, שנראה הגיוני, מופיעות המידות והתכונות הנדרשות לקניין התורה בפרקי אבות בסדר הפוך – קודם "אוהב את המקום" ורק אחר כך "אוהב את הבריות" (אבות ו, ו). אהבת ה", שבסיפור תולדותיו של רבי עקיבא נראית תוצאה ותכלית, מוצגת כאן כסיבה ומקור. מיד נראה, מתוך עיון במשנתו של רבי עקיבא, שמבחינה רעיונית אהבת המקום היא אכן השורש של אהבת הבריות ומשמשת לה בסיס.

באשר לאהבה שבין אדם לחברו, מוכרים דבריו של רבי עקיבא "ואהבת לרעך כמוך, רבי עקיבא אומר זה כלל גדול בתורה" (ספרא קדושים ב, ד). גם הסיבה שבני אדם צריכים להיות אהובים כל כך זה על זה נקשרת אצל רבי עקיבא לקב"ה: "הוּא הָיָה אוֹמֵר, חָבִּיב אָדָם שֻׁנָּבְרָא בְצֶלֶם, שֶׁנֶּאֲמֵר (בראשית ט, ו) כִּי בְּצֶלֶם אָדָם שֻׁנָּבְרָא בְצֶלֶם, שָׁנָּבְרָא בָצֶלֶם, שָׁנָּבְרָא הָמָלוהי שבו, אֵלוֹהִים עֲשָׂה אֶת הָאָדָם (אבות ג, יד). החיבה הנודעת לאדם נובעת מהממד האלוהי שבו, מהיותו נברא בצלם הקב"ה, ולפיכך כשם שיש לאהוב את הקב"ה יש לאהוב כל אדם שנברא בצלמו.

מתוך התבוננות במושג "אהבה" אפשר להבין את שורשו בקודש. אהבה אמתית, "שאינה תלויה בדבר" (אבות ה, טז), אינה בנמצא בטבע הלא מתורבת. מערכות היחסים בין בעלי חיים נובעות מאינסטינקטים ביולוגיים. לעומת זאת, בעולם האנושי אנחנו מאמינים שישנה אהבה ממדרגה נעלה יותר. זה מותרו של האדם שנברא בצלם אלוהים מן הבהמה. במילים אחרות – שורשה של האהבה האנושית בקודש, בצלם אלוהים שבאדם.

גם באהבה שבין איש לאישה רבי עקיבא מוצא נוכחות של השכינה: ״דריש ר׳ עקיבא – איש ואישה, זכו – שכינה ביניהן, לא זכו – אש אוכלתן״ (בבלי, סוטה יז ע״א). ל״איש״ ול״אישה״ משותפות האותיות אל״ף ושי״ן. אבל ב״איש״ יש גם יו״ד וב״אישה״ – ה״א, שתי אותיות היוצרות יחד אחד משמותיו של הקב״ה. החיבור בין איש לאישה משקף חיבור בין האותיות יו״ד וה״א, וכך, על ידי הקשר ביניהם, מושלם שמו של הקב״ה – יה.

ממילא דברי רבי עקיבא על שיר השירים כקודש קודשים אינם מתייחסים רק למשמעות האלגורית שלו, לאהבה שבין איש לאישה כמשל לאהבה שבין עם ישראל להקב״ה, אלא גם לפשוטו: האהבה בין איש לאישה היא בבחינת קודש קודשים והיא מעוגנת באהבה העליונה ונובעת ממנה.<sup>2</sup>

המילים אהבת בין המקום לאהבת איש ואישה מסומל בין אהבת הזהה של המילים "אחד"י ו"אהבה".

היותו של הקב״ה אחד היא עיקר האמונה היהודית: ״שמע ישראל ה׳ אלוהינו ה׳ אחד״, ומן העבר האחר, האהבה האנושית מתמצה בכיסופים להיות ״אחד״ עם הזולת: ״...והיו לבשר אחד״ (בראשית ב, כד). הגדרה זו של אהבה מאירה באור חדש את סיפור מותו של רבי עקיבא הקורא את קריאת שמע בעת שהוא מעונה ונשמתו יוצאת באמרו ״אחד״.

ונסיים בהפך האהבה – השנאה. בית המקדש השני חרב בעוון שנאת חינם. מימרה זו של חז"ל מבטאת לא רק את חומרת העברה אלא גם שהמקדש הוא מקום של אהבה, והוא ייבנה מתוך אהבה. רמז לכך נוכל למצוא בסיפור על שהמקדש הוקם במקום שבו התגלתה אהבה גדולה בין שני אחים. המקדש נועד לאחד את כל עם ישראל, ויחד, עם ישראל מתאחד עם הקב"ה: "אמר רב קטינא: בשעה שהיו ישראל עולין לרגל מגללין להם את הפרוכת, ומראין להם את הכרובים שהיו מעורים זה בזה, ואומרים להן: ראו חיבתכם לפני המקום כחיבת זכר ונקבה" (בבלי, יומא נד ע"א).

חז״ל, שתלו את חורבן המקדש בשנאת חינם, לימדו אותנו שמימוש האהבה שבין עם ישראל לקב״ה תלוי בקיומה של אהבה בתוך עם ישראל, בין איש לרעהו. לאור כל האמור לעיל מובנת צדקתה של הקריאה⁵ שבית המקדש השלישי ייבנה רק מתוך אהבת חינם.

- עולת ראיה, חלק ב עמ' ד.
- הקשרים בין הקודש לבין אהבת איש ואישה מסועפים, ונרמוז רק לכמה מהם רגישות לטומאה נדרשת רק במקום שיש בו קדושה, ולכן גם במקדש וגם ביחסים שבין איש לאישה יש רגישות לטומאה (וראה בפרק הקודם). ראיית ממדים מיסטיים בקשר שבין איש לאישה מסבירה גם את שיטת רבי עקיבא בחגיגה ב, א הקושרת את פרשת איסורי עריות למעשה בראשית ומעשה מרכבה (ראה ירושלמי שם, שהמשנה היא שיטת רבי עקיבא). בשל החשיבות שרבי עקיבא מייחס לאהבת איש ואישה הוא מקל ומאפשר לזוג להיפרד כאשר יש בעיות במערכת היחסים האישיים ביניהם: "בית שמאי אומרים לא יגרש אדם את אשתו אלא אם כן מצא בה דבר ערוה... ובית הלל אומרים אפילו הקדיחה תבשילו... רבי עקיבא אומר אפילו מצא אחרת נאה הימנה שנאמר: "והיה אם לא תמצא חן בעיניו" (גיטין ט, י).
- בתפילה, לפני אמירת ׳שמע ישראל׳׳ אנו מזכירים את אהבת הקב׳׳ה כלפינו ׳׳הבוחר בעמו ישראל באהבה׳׳. ומיד לאחר ׳׳שמע׳׳ אנו מזכירים את אהבתנו כלפי הקב׳׳ה ׳׳ואהבת את ה׳ אלוהיך בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאודך׳׳. בין אהבה לאהבה אנו מצהירים על עיקר אמונתנו ׳׳שמע ישראל ה׳ אלוהינו ה׳ אחד׳׳. ראה קפלן, מדיטציה, עמ׳ 127.
- בבלי, יומא ט ע״ב. גם כאן אנו מוצאים את התקבולת שבין המקדש לקשר שבין איש לאישה: ״תניא, רבי נחמיה אומר: בעון שנאת חנם – מריבה רבה בתוך ביתו של אדם, ואשתו מפלת נפלים, ובניו ובנותיו של אדם מתים כשהן קטנים״ (בבלי, שבת לב ע״ב).
  - על בסיס דבריו של הרב קוק. ראה אורות הקודש חלק ג עמ' שכד.  $^{5}$



בפירושו למשנה כותב הרמב״ם על מסכת תמיד: ״שאין בה התבוננות ולא היתר ולא איסור, אלא סיפור היאך היה קרב התמיד, כדי לקיים זה לעולם״.¹

אופייה הסיפורי של המסכת שונה מן הסגנון ההלכתי והמשפטי של רוב מסכתות המשנה. מסכת תמיד מתאפיינת במיעוט מחלוקות וכמעט שלא נזכרו בה שמות תנאים. יתר על כן, הבבלי מציין, שלא כדרכו, כי כמה מפרטי הסיפור במשנה אינם עובדות היסטוריות אלא "גוזמא" ו"לשון הבאי". ייחודיות זו ניכרת גם בסגנונה של המסכת – לחלק מן המשניות סגנון פיוטי, 1 ובמקומות מספר אף אפשר למצוא שימוש בחריזה. בחליוטי, 1 ובמקומות מספר אף אפשר למצוא שימוש בחריזה.

ברצוני לטעון כי העיון במסכת, ובמיוחד בפן הרעיוני שלה ובעיצובה הספרותי, חייב לעמוד בזיקה אינטרטקסטואלית לשיר השירים, ובמיוחד לפרק החמישי המספר על הרעייה המחכה לדודה בחדרה בעת לילה ועל ההחמצה הטרגית עקב עצלותה. מסכת תמיד מציגה את עבודת המקדש כתמונת ראי של אותו הסיפור – מימוש המפגש בין הדוד לרעיה.

במקורות אחדים בספרות חז"ל מופיעה התפיסה שהמקדש הוא מקום מפגשם של האהובים בשיר השירים. ביטוי בולט לרעיוז זה מופיע בתלמוד הבבלי:

תניא נמי הכי ויראו ראשי הבדים יכול לא יהו זזין ממקומן, תלמוד לומר ויארכו הבדים. יכול יהו מקרעין בפרוכת ויוצאין, תלמוד לומר ולא יראו החוצה. הא כיצד, דוחקין ובולטין ויוצאין בפרוכת ונראין כשני דדי אישה, שנאמר "צרור המר דודי לי בין שדי ילין" (שיר-השירים א). אמר רב קטינא בשעה שהיו ישראל עולין לרגל מגללין להם את הפרוכת, ומראין להם את הכרובים שהיו מעורים זה בזה, ואומרים להן ראו חבתכם לפני המקום כחבת זכר ונקבה.

בבלי, יומא נד ע״א

הפרקים על זיקתה של מסכת תמיד לשיר השירים נכתבו יחד עם ברוך שיח.

#### כך נרמז גם במשנה:

ּוְכֵן הוּא אוֹמֵר, (שיר השירים ג) צְאֶינָה וּרְאֶינָה בְּנוֹת צִיּוֹן בַּמֶּלֶךְ שְׁלֹמה בַּצְטָרָה שֶׁעִּטְרָה לוֹ אִמּוֹ בִּיוֹם חֲתֻנָּתוֹ וּבְיוֹם שִׁמְחַת לִבּוֹ.

בְּיוֹם חֲתֻנָּתוֹ, זוֹ מַתַּן תּוֹרָה. וּבְיוֹם שִּׁמְחַת לְבּוֹ, זֶה בִּנְיַן בֵּית הַמִּקְדָּשׁ, שֶׁיִּבֶּנֶה בִּמְהֵרָה בְיָמֵינוּ. אָמֵן.

<sup>5</sup>תענית ד, ח

בהקשר זה יש להביא את דבריו של רבי עקיבא, שלשם המחשת מעלתו של שיר השירים בוחר בדימוי מתחום המקדש דווקא – "קודש קדשים":

אָמַר רַבִּי צַקִיבָא, חַס וְשָׁלוֹם, לֹא נֶחֲלַק אָדֶם מִיִּשְׂרֵאֵל עַל שִׁיר הַשִּׁירִים שֶׁלֹּא תְטַמֵּא אֶת הַיָּדַיִם, שֶׁאֵין כָּל הָעוֹלֶם כַּלוֹ כְּדֵאִי כְּיוֹם שֶׁנְּתַּן בּוֹ שִׁירִים לְיִשְׂרָאֵל, שֶׁבָּל הַכְּתוּבִים קָדֶשׁ, וְשִׁיר הַשִּׁירִים קָדֶשׁ קָדָשִׁים.

ידים ג, ה

- הקדמות הרמב׳׳ם למשנה, מהדורת יצחק שילת, ירושלים תשנ׳׳ב, עמ׳ נ.
  - בבלי, תמיד כט ע״א.
  - . ראה אפשטין, תנאים  $^{3}$
  - ראה את המקצב לדוגמה בפרק א משנה ג.
- בזוהר מובאת הדעה שאת שיר השירים אמר שלמה בסיום בניין בית המקדש: "פתח רבי יוסי ואמר שיר השירים אשר לשלמה, שירתא דא אתער לה שלמה מלכא כד אתבני בי מקדשא ועלמין כלהו אשתלימו עילא ותתא בשלמותא." (זוהר, תרומה קמג ע"א)





מִי שֶׁהוּא רוֹצֶה לְתְרוֹם אֶת הַמִּזְבַּח, מַשְּׁכִּים וְטוֹבֵל עֵד שֶׁלֹּא יָבוֹא הַמְּמָנָה. וְכִי בָאֵיוֹ שָׁעָה הַמְּמֻנָּה בָא, לֹא כָל הָעָתִּים שָׁוֹת, פְּעָמִים שֶׁהוּא בָא מִקְרִיאַת הַגָּבֶר, אוֹ סָמוּךָ לוֹ מִלְפָנָיו אוֹ מִלְאַחֲרָיו.

אָמַר לָהָן, מִי שֶׁשָּבַל יָבוֹא וְיָפִיס. הַפִּיסוּ, זָכָה מִי שֵׁזָּכָה:

פַּתִחוּ לוֹ.

הַבְּקֻנֶּה בָא וְדוֹפֵק עֲלֵיהֶם, וְהֵם

המשנה השנייה של מסכת תמיד מתארת את ראשית סדר היום במקדש בהשכמת הכוהנים המעוניינים ליטול חלק בעבודה הראשונה של היום, תרומת הדשן. מרבית המשנה עוסקת בתיאור זמן בואו של "הממונה", הפקיד הממונה על ניהול סדרי המקדש. פריט מידע זה מרכז סביבו עניין רב. המשנה, הידועה בהיותה מנוסחת בלשון קצרה, מקדישה לתיאור זמן הגעתו לא פחות מעשרים מילים. מלבד אריכות הדברים, גם סגנונה של המשנה יוצר מעין "מתח" סביב בואו של הממונה: ראשית, המידע מובא באמצעות שאלה ותשובה, "וכי באיזו שעה הממונה בא?", ועוד בטרם ניתנת התשובה המשנה מוסיפה הקדמה המעצימה את המתח שעה היהודאות: "לא כל העיתים שוות". שנית, גם התשובה עצמה אינה חד-משמעית, כאילו אין הזמן קבוע כלל: "מקריאת הגבר", "מלפניו" או "מלאחריו" – ובסופו של דבר כל האפשרויות הן סביב אותה נקודת זמן – קריאת הגבר. מה משר המהומה סביב בואו של הממונה? על שום מה המשנה יוצרת כאן דרמה כזאת?

נראה שתמיהה זו יכולה להתפרש מתוך הזיקה לסיפור משיר השירים שהוזכר בהקדמה, סיפור הרעיה המחכה לדודה:

אֲנִי יְשׁנָה וְלָבִּי עֵר קוֹל דּוֹדִי דוֹפֵק פְּתְחִי לִי אֲחֹתִי רַעְיָתִי יוֹנְתִי תַפְּתִי שראשׁי נִמְלָא טֶל קְּנָצוֹתִי רְסִיסֵי לְיָלָה: פָּשַׁטְתִּי אֶת כַּתְּנְתִּי אֵיכָכָה אֶלְבָּשֶׁנָּה רָחַצְתִּי אֶת רַגְלַי אִיכָכָה אֲטַנְּפֵם: דּוֹדִי שָׁלַח יָדוֹ מִן הַחֹר וּמֵצִי הָמוּ עָלָיו: קַמְתִּי אֲנִי לְפִתְחַ לְדוֹדִי וְיָדִי נְטְפּוּ מוֹר וְאֶצְבְּעתִי מוֹר עבֵר עַל כַּפּוֹת הַמֵּנְעוּל: פָּתַחְתִּי אֲנִי לְדוֹדִי וְדוֹדִי חָמַק עָבֶר וַפְּשִׁי יָצְאָה בְדַבְּרוֹ בִּקְשְׁתִּיהוּ וְלֹא מְצָאתִיהוּ קְלא מְנִין:

שיר השירים ה, ב-ו

הרעיה שוכבת במיטתה ומצפה למפגש, "אני ישנה ולבי ער". היא שומעת את "קול דודי דופק", האהוב מגיע וקורא לה במילות חיבה: "פּתחי לי אחתי רעיתי יונתי תמתי". אך העצלות מכריעה את הרעיה. היא אינה רוצה לקום ממיטתה, ללבוש את כותנתה, ולטנף את רגליה, וכשכבר קמה לפתוח – חלפה לה שעת הרצון, ואין היא מוצאת את דודה.

גם המשנה מספרת סיפור של מפגש – בין הכוהנים לממונה. הכוהנים ישנים בתוך העזרה, והממונה קורא להם מן החוץ. אך הפעם המפגש מתממש – הכוהנים השכימו עוד קודם בואו של הממונה והם מתכוננים לבואו. כאשר הממונה מגיע אין הוא צריך להמתין להם מעבר לדלת הנעולה, ״הממונה בא ודופק² עליהם, והם פתחו לו״.3

זוהי הסיבה לאריכות הדברים סביב בואו של הממונה – המשנה מתכוונת להציג את זמן בוא הממונה, שהוא בעיקרו ידוע, כבלתי נודע. כך המשנה מעצימה את המתח ואת הזיקה לסיפור המפגש של שיר השירים שבו הרעיה מצפה לדודה בלי לדעת מתי עתיד הוא להופיע.

התבוננות במשנה הפותחת את מסכת תמיד מחדדת עוד יותר את התקבולת שמנגידה את שני סיפורי המפגש.

וְזְקְנֵי בֵית אָב יְשֵׁנִים שָׁם, וּמַפְתְּחוֹת הָעֲזָרָה בְּיָרֶם. וּפִּרְחֵי כְהֻנָּה אִישׁ כִּסְתּוֹ בָאָרֶץ. לא הָיוּ יְשֵׁנִים בְּבִגְדֵי קָדֶשׁ, אֶלֶּא פּוֹשְׁטִין וּמְקַפְּלִין וּמַנִּיחִים אוֹתָן תַּחַת רָאשֵׁיהֶן, וּמִתְפַּסִּין בִּכִסוּת עַצִּמֵן.

שתי סיבות מונעות מהרעיה שבשיר השירים לקום ולפתוח לדודה. (א) "פשטתי את כתנתי איככה אלבשנה" (ב) "רחצתי את רגלי איככה אטנפם". כמותה גם הכוהנים כבר פשטו את בגדיהם, "לא היו ישנים בבגדי קדש, אלא פושטין...", וגם השכמתם כרוכה ברחיצה וטבילה, כפי שמתואר בתחילת משנה ב. אך בניגוד לרעיה, הם היו משכימים "עד שלא יבא הממונה". וכשהממונה דפק פתחו לו בלא שהות.

שנתם של הכוהנים במשנה א היא מתוך דריכות וציפייה, "מפתחות העזרה בידן".  $^5$  גם תוך כדי שינה אין הם מסיחים דעתם מזמן הפתיחה של העזרה.

סיפורה של הרעיה בשיר השירים ממשיך. לאחר שהדוד ״חמק עבר״ היא יוצאת לחפשו משלמת את מחיר עצלותה:

: מְצַאָנִי הַשׁ'מְרִים הַסּ'בְבִים בָּעִיר הִכּוּנִי פְצָעוּנִי נָשְאוּ אֶת רְדִידִי מֵעָלֵי שׁ'מְרֵי הַח'מוֹת שיר השירים ה, ו קול דודי דופק

סיפור זה משמש מקור השראה למשנה במסכת מידות, המספרת על עונשו של מי שנתעצל בשמירת המקדש:

אִישׁ הַר הַבַּיָת הָיָה מְחַזַּר עַל כָּל מִשְׁמָר וּמִשְׁמֶר, וַאֲבוּקוֹת דּוֹּלְקִין לְפָנָיו, וְכַל מִשְׁמָר שֶׁאֵינוֹ עוֹמֵד, אוֹמֵר לוֹ אִישׁ הַר הַבַּיִת, שֲׁלוֹם עָלֶיךָ. נָכָּר שֶׁהוּא יָשֵׁן, חוֹבְטוֹ בְמַקְלוֹ. ורְשׁוּת הָיָה לוֹ לִשְׁרוֹף אֶת כְּסוּתוֹ. וְהֵם אוֹמְרִים מַה קוֹל בָּעֲזָרָה, קוֹל בֶּן לֵוִי לוֹקֶה וּבְגָרָיו נִשְׂרָפִין, שֻׁיָּשֵׁן לוֹ עַל מִשְׁמָרוֹ.

מידות א, ב

מנהגו של איש הר הבית מזכיר את השומרים הסובבים משיר השירים – הוא סובב ומחזר על המשמרות המופקדות על המקדש ומשגיח שימלאו את תפקידם. עונשו של שומר שנמצא ישן על משמרתו מזכיר את עונשה של הרעיה שנתעצלה וישנה – את השומר היו מכים ואת בגדו שורפים וגם את הרעיה היכו השומרים ונשאו את בגדה מעליה. אף מסכת תמיד, במסגרת זיקתה לשיר השירים, מזכירה את השומרים הסובבים בעיר – לאחר בחירת תורם הדשן הכוהנים סובבים לאורך חומות המקדש:

נָטַל אֶת הַמַּפְתָּח וּפָתָח אֶת הַפִּשְׁפָּשׁ, וְנָכְנֵס מְבֵּית הַמּוֹקֵד לְעַזָרָה, וְנְכְנְסוּ אַחֲכִיו וּשְׁתֵּי אֲבוּקוֹת שֶׁל אוּר בְּיָדָם. וְנֶחְלְקוּ לִשְׁתֵּי כִתּוֹת, אֵלוּ הוֹלְכִים בָּאַכְסַדְרָא דֶּרֶךְ הַמְּזְרָח, וְאֵלוּ הוֹלְכִים בָּאַכְסַדְרָא דֶּרֶךְ הַמַּעֲרָב. הִיוּ בוֹרְקִין וְהוֹלְכִין עֵד שְׁמַגִּיעין לְמְקוֹם בֵּית עוֹשֵׁי חֲבִתִּים. הִגִּיעוּ אֵלוּ וָאֵלוּ, אָמְרוּ שֶׁלוֹם, הַכּּל שֶׁלוֹם. הָעֲמִידוּ עוֹשֵׁי חֲבִתִּים לָעֵשׁוֹת חֲבִתִּים.

תמיד א, ג

קבוצה אחת של הכוהנים פנתה לימין ואחרת לשמאל. יחדיו השלימו הכוהנים הקפה אחת של ההיכל מבחוץ כשהם "בודקין הולכין", בדומה לשומרי החומות שמצאו את הרעיה המבקשת את דודה. וכמו בסיפור הדפיקה על הדלת גם כאן ישנה דפיקה, אך שלא כמו השומרים בשיר השירים שבתום הבדיקה היכו את הרעיה, כאן הבדיקה מסתיימת באמירה "שלום, הכל שלום".

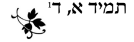
<sup>.</sup> בבבלי, יומא כ ע״ב מופיעה מחלוקת אם ׳הגבר׳ כאן במובן איש או תרנגול

הפעם היחידה שהמילה 'דופק' מופיעה בתנ'יך היא בפסוק בשיר השירים, והפעם היחידה שהיא מופיעה במשנת דומה היא במשנתנו. בשתי ההופעות האחרות של המילה 'דופק' במשנה (נזיר ז, ג ואהלות ב, ד) היא אינה מציינת פועל כבשיר השירים, אלא שם עצם, אבן שגולל הקבר נשען עליה.

3 אין הכוונה בהשוואה זו לומר שהממונה שבמשנה מקביל לדמותו של הקב״ה, בדומה לתפקיד המיועד לדוד בחלק מן המדרשים על שיר השירים. אלא שהמשנה יוצרת הקבלה ספרותית בין שעת בואו של הממונה, שהיא תחילת יומו של המקדש, לבין שעת המפגש בין הדוד לרעיה.

- ייתכן שיש כאן גם משחק מילים, הממונה בא בשעת "קריאת הגבר" המזכירה את קריאתה של הרעיה אחר שדודה נעלם "קראתיו ולא ענני".
- אמנם לפי המשנה במידות א, ט אין הכוונה שהיו מחזיקים את המפתחות בידיהם ממש, אלא שהיו המפתחות ברשותם ובאחריותם. עם זה, העיצוב הספרותי של הניסוח תורם לאווירת המתח.

# עת הזמיר הגיע וקול התור נשמע



אַיָּץ אָדָם נִכְנָס עִמּוֹ, וְלֹא נֵר בְּיָדוֹ, אֶּלָּא מְהַלֵּךְ לְאוֹר הַמַּעָרָכָה. לא הָיוּ רוֹאִין אוֹתוֹ, וְלֹא שׁוֹמְעִין אֶת קוֹלוֹ עַד שָּׁשוֹמְעִין קוֹל הָעֵץ שֶּׁעֲשָּׁה בֶּן ָקָטִין מוּכְנִי לַכִּיּוֹר, וְהֵן אוֹמְרִים הִגִּיעֵ. ַ קַדֵּשׁ יָדָיו וְרַגְּלָיו מָן הַכִּיּוֹר, נָטַל מַחְתַּת הַבֶּסֶף וְעָלָה לְרֹאשׁ הַמִּזְבֵּחַ, וּפִנָּה אֶת הַגָּחָלִים הַילָךְ וְהַילֶךְ וְחָתָה מִן הַמְאֻכָּלוֹת הַפְּנִימִיוֹת, וְיָרֵד. הָגִיעַ לָרִצִפָּה, והָפַּדְ פָּנָיו לַצְּפוֹן, הָלַדְ לְמִזְרָחוֹ שֶׁל כֶּבֶשׁ כְּעֶשֶׂר אַמּוֹת. צְבַר אֶת הַגֶּחָלִים עַל גַבֵּי הָרִצְפָּה רָחוֹק מִן הַבֶּבֶשׁ שְׁלֹשָׁה טְפָחִים, מְקוֹם שֶׁנּוֹתְנִין ֶּמֶרְאוֹת הָעוֹף וְדִּשׁוּן מִוְבֵּחַ הַפְּנִימִי

מִי שֵׁנָכָה לְתַרוֹם אֵת הַמִּוֹבֵּחַ, הוּא

אוֹמָרִין לוֹ, הַזָּהֵר שֵׁמָּא תְגַע בַּכֵּלִי, עַד שֶׁתִּקַדֵּשׁ יָדֶידָ וִרַגִּלֶידָ מִן הַכִּיּוֹר, וַהֲרֵי

הַבֶּקתוֹעָ בֵּין הַבֶּבֶשׁ

לַמִּזְבֵּחַ בְּמַעֲרָבוֹ שֶׁל כֶּבֶשׁ.

יִתְרוֹם אֶת הַמִּזְבֵּחַ,

וְהַמְּנוֹרָה:

״תרומת הדשן״ פירושה ניקוי המזבח משיירי קרבנות יום האתמול כדי להכינו לעבודת היום. לכאורה היה מקום לראות בתרומת הדשן עבודה פחותה, מעין פינוי הזבלים שהצטברו במקדש. אך לא כך הוצגה עבודתו של התורם במשנה. לפנינו סיפור רווי דרמה ומסתורין: בדידותו המודגשת של הכוהן בהליכתו, "אין אדם ניכנס עימו", "לא היו רואין אותו", האזהרה לפני יציאתו לדרך כאילו דרך מסוכנת לפניו, ״אומרין לו היזהר שמא תיגע בכלי...׳׳, וכן המעקב הדרוך אחר הקולות שהתורם משמיע בהליכתו עד תחושת ההקלה  $^{2}.^{\prime\prime\prime}$ בהגיעו לכיור,  $^{\prime\prime}$ והן אומרין  $^{\prime\prime}$ הגיע

כאן המקום להעיר כי בתקופות קודמות של עבודת המקדש לא הייתה תרומת הדשן נעשית בידי כוהן יחיד שנבחר מראש, אלא "כל הקודם... זכה" (יומא ב, א). את הגורל שבאמצעותו נבחר הכוהן תיקנו רק לאחר שנגרמה תקלה בשיטה המקורית. כלומר מבחינה היסטורית, בדידותו של תורם הדשן אינה לכתחילה אלא בדיעבד, ולמרות זאת בחרה המשנה להעניק למעשהו של הכוהן הבודד מעטה של מסתורין, ויתרה מזו – של אינטימיות. האינטימיות נרמזת מהדהודי הפסוקים של שיר השירים בלשון המשנה שלפנינו:

הַנּצָנִים נִרְאוּ בָאָרֶץ עֵת הַזָּמִיר הָגִּיעַ וְקוֹל הַתּוֹר גַּשְׁמֵע בְּאַרְצֵנוּ: הַתְּאֵנָה חָנְטָה פַּנִּיה וְהַגְּפָנִים סְמָדֵר נָתְנוּ רֵיחַ קוּמִי לָךְ רַעְיָתִי יָפָתִי וּלְכִי לָךְ: יוֹנְתִי בְּחַגְנֵי הַסָּלֵע בְּסֵתְר המִּדְרֵגָה הַרְאִינִי אֶת מַרְאַיָּךְ הַשְׁמִיעִינִי אֶת קוֹלֵךְ כִּי קוֹלֵךְ עָרֵב וּמַרְאֵיךְ נָאנָה: שיר השירים ב, יב-יד

הביטויים המרכזיים בתיאור הכוהנים הממתינים לחברם תורם הדשן נראים כשאובים מפסוק יב: ״הגיע״, ״קול״ ו״נשמע״, ומפסוק יד, ״הראיני... השמעיני את קולך״: ״לא היו רואין אותו אלא שומעין את קולו, עד ששומעין קול העץ... והן אומרין הגיע״. <sup>4</sup> דמיון נוסף לפסוקים מופיע במצלול של תיאור חתיית הגחלים – ״ופינה את הגחלים הלך הילך״ המזכיר את ״קומי לכי (לך) רעיתי יפתי ולכי לך״.

שרשרת ההקבלות ששורטטה עד כה מציירת את תמונת תרומת הדשן בדמות המפגש הנכסף שבשיר השירים – מתיקון ההחמצה של עצלות הרעיה ועד שחזור קריאת הדוד לרעייתו על רקע האביב.

נוסף על ההקבלה בין שיר השירים לתרומת הדשן ישנה הקבלה פנימית בין תורם תרומת הדשן ובין תיאור המשנה את מעשה הקטורת שהייתה מובאת במקדש בשתי הזדמנויות בכל יום. כמו כן, ביום הכיפורים הייתה מובאת אל קודש הקדשים קטורת, ולשם הבאתה היה הכוהן נכנס לפני ולפנים. ההשוואות המובאות בהמשך מתייחסות לשני סוגי ההקטרה.

ראשית, כמו תרומת הדשן שבמהלכה "אין אדם ניכנס עימו", גם הקטרת הקטורת נעשית בבדידות – על עבודת הכוהן ביום הכיפורים נאמר "וכל אדם לא יהיה באהל מועד בבאו לכפר בקדש עד צאתו" (ויקרא טז, יז) וגם המקטיר קטורת של כל יום לא עשה זאת עד אשר "פרשו העם" (תמיד ו, ג).

שנית, הן את המקטיר הן את התורם היו מזהירים לפני שהיו הולכים להם לבצע את עבודתם: לתורם הדשן – "אומרין לו היזהר שמא תיגע בכלי עד שתקדש ידיך ורגליך מן הכיור", ולמקטיר – "ומלמדים אתו הזהר שמא תתחיל מפניך שלא תכבה [= תכווה]".

דמיון נוסף בין תרומת הדשן והקטרת הקטורת הוא תוכן הפעולה – בשתי העבודות יש לקחת גחלים מעל מזבח העולה. יתרה מזו, בתיאור פעולה זו (שבעבודת הקטורת היומית אינה נעשית בידי המקטיר עצמו) חוזרת המשנה על עצמה כמעט מילה במילה. על תרומת הדשן נאמר:

נָטַל מַחְתַּת הַכֶּסֶף וְעָלָה לְראשׁ הַמִּזְבֵּחַ, וּפִנָּה אֶת הַגֶּחָלִים הֵילָךְ וְהֵילֶךְ וְחָתָה מִן המאכלות הפּנימיות, וירד.

תמיד א, ד

וביחס לקטורת:

נָטַל מַחְתַּת הַכֶּסֶף, וְעָלָה לְראשׁ הַמִּזְבֵּחַ, וּפִנָּה אֶת הַגָּחָלִים הֵילָךְ (וְהֵילָךְ) וְחָתָה. ירד...

תמיד ה, ה

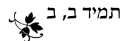
להשוואה זו בין שתי העבודות משמעות מפתיעה, המשלימה את הזיקה למפגשים שבשיר השירים. עבודת הקטורת היא "פסגת" עבודת המקדש – עבודה שבכל יום נעשית בפנים, וביום הכיפורים לפני-ולפנים. זוהי עבודה שכוהן אינו יכול לזכות בה יותר מפעם אחת בחייו. ביני חז"ל נחשבת הקטורת למפתח לגילוי השכינה. אם כך, ההשוואה בין תרומת הדשן ובין הקטורת מעניקה גם לפעולת "פינוי הפסולת" חלק מהאיכות של העבודה הפנימית ביותר, המיוחדת להתקשרות בין האדם לבוראו.

לסיכום, דמותו של הכוהן התורם את הדשן מעוצבת במשנה באמצעות זיקה אינטרטקסטואלית כפולה – שיר השירים מצד אחד והקטרת הקטורת מצד אחר. כל אחד משני ההקשרים הספרותיים הללו בנפרד ושילובם יחד מעצבים את תרומת הדשן כמפגש אינטימי עם הקדושה.<sup>8</sup>

התבוננות במשנה מעלה יסוד חשוב בעבודת ה׳. פסגת הקשר עם הקב״ה, מימוש האהבה והאינטימיות המתוארת בשיר השירים, מושגת במשנה על ידי תרומת הדשן, פעולה יוםיומית שנראית כפינוי הזבל מעל גבי המזבח. משמעות זו, המוענקת לפעולה ״פעוטה״ כל 
כך, מלמדת אותנו כי יותר מהמעשה החיצוני והטקסים הנלווים לו חשוב הרגש העומד 
ביסודו, וכי ״הקב״ה ליבא בעי״ (בבלי, סנהדרין קו ע״ב). דרך זו למימוש חזון האהבה 
שבשיר השירים נראית לי נכונה גם בקשר שבין איש לאישה – תשומת הלב לפרטים 
הקטנים של החיים וצרכי היום-יום של בן הזוג או בת הזוג היא הדרך להראות אהבה. וככל 
שהפרטים זעירים יותר, הם מעידים על גודלה של האהבה.

- על פי כתב יד קויפמז.
- <sup>2</sup> הממד הטקסי של עבודת התורם מומחש גם במספר הטיפולוגי של שלבי עבודתו עשרה. תודתנו לאמנון דוקוב על הערה זו.
  - יומא ב. ג.
  - - חילופי בי״ת עם ו״ו שכיחים בכתבי היד של טקסטים חז״ליים. <sup>5</sup>
      - ' תמיד ה. ב.
- המדרש (תנחומא, תצווה טו) למד שזמן הקטורת הוא זמן ירידת השכינה משיר השירים: "ישימו קטורה באפך וכליל על מזבחך, להודיעך כמה קטרת חביבה, א"ר יצחק בן אליעזר תדע לך שנעשה המשכן וכל כליו ושחט את הקרבנות והקריבו וערך על המזבח וסדר את השלחן ואת המנורה ואת הכל ולא ירדה שכינה עד שהקריבו את הקטורת מנין דכתיב עורי צפון ובואי תימן הפיחי גני יזלו בשמיו [יבא דודי לגנו ויאכל פרי מגדיו]". ראה קנוהל, נאה, מילואים, עמ' 35-31 ובמיוחד עמ' 32.
- <sup>8</sup> הפיס על תרומת הדשן הוא הראשון מפייסות היום. יש לשים לב כי גם בלשון הפיס השלישי ישנה זיקה לשיר השירים: השוו בין "חדשים עם ישנים בואו והפיסו, מי מעלה אברים מן הכבש למזבח" (תמיד ה, ב) ובין "...חדשים גם ישנים דודי צפנתי לך" (שיר השירים ז, יד). ראה ברוורמן, מקרא במשנה, עמ" 12.





הַחַלּוּ מַעְלִין בָּאֵפֶר עַל גַּבֵּי הַתָּפּוּחַ. וְתַפּוּחַ הָיָה בְּאֶמְצַע הַמִּוְבַּחַ, פְּעָמִים עָלָיו כִּשְׁלֹשׁ מֵאוֹת כּוֹר. וּבְרָגְלִים לֹא הָיוּ מְדַשְׁנִין אוֹתוֹ, מִפְנֵי שֶׁהוּא נוֹי לַמְוְבַחַ. מִיּמָיו לֹא נִתְעַצֵּל הַכֹּהֵן מִלְהוֹצִיא את הדשו:

#### כתפוח

בעיצוב המשנה ניכרת מגמה לפאר את מראה המזבח באמצעים ספרותיים. כבר אמוראי בבל עסקו בדבר ומנו את הסיפור על התפוח שהיה באמצע המזבח בין העניינים שחכמים הגזימו בתיאורם:

אמר רבא גוזמא. השקו את התמיד בכוס של זהב אמר רבא גוזמא. אמר רבי אמי... דברו חכמים לשון הבאי הא דאמרן תפוח, והשקו את התמיד בכוס של זהב. בבלי, תמיד כט ע״א

האמוראים עמדו על אופייה הסיפורי של המסכת. ציון נפחו העצום של תפוח האפר אינו אמירה הלכתית ולא תיעוד היסטורי שצריך לדייק בהם אלא גוזמה שנועדה לפאר את המקום והמעמד, כיאה לסיפור. המשנה גם נוקבת במספר טיפולוגי "שלש מאות כור", אותו מניין שמופיע גם בשתי הגוזמות המופיעות בהמשך הסוגיה:

אמר שמואל בשלשה מקומות דברו חכמים בלשון הבאי ואלו הן תפוח גפן ופרוכת... תפוח הא דאמרן. גפן דתניא גפן זהב היתה עומדת על פתח ההיכל... אמר ר' אלעזר ברבי צדוק מעשה היה ונמנו עליה שלש מאות כהנים לפנותה. פרוכת דתנן רבן שמעון בן גמליאל אומר משום רבי שמעון הסגן פרוכת עביה טפח... ושלש מאות כהנים מטביליו אותה.

על רצון המשנה לפאר את מראה המזבח מעידה גם לשון המשנה עצמה – התפוח הוא "נוי למזבח". לדעתי, לא רק נוכחותה של ערמת האפר בראש המזבח מייפה את המזבח, גם הבחירה בתפוח כדימוי למראה נועד לייפות את תיאור המזבח. מלבד ההיבט האסתטי

שבבחירת הדימוי לתפוח נראה שיש כאן זיקה נוספת לשיר השירים, שבו מופיע התפוח כדימוי לדוד בפי הרעיה:

בָּעַצֵי הַיַּעַר כֵּן דּוֹדִי בֵּין הַבָּנִים בְּצָלוֹ חִמַּדְתִּי וְיָשַׁבְתִּי וּפִּרְיוֹ מֶתוֹק לְחִכִּי: שיר השירים ב, ג

המזבח שבמקדש הוא מקום החיבור בין שמים לארץ. החיבור נעשה על ידי הקרבת הקרבנות ובדרכים נוספות ובהם באמצעות התפוח, המסמל את הדוד. על פי הפרשנות של חז"ל לשיר השירים, שהדוד הוא הקב"ה, גם התפוח מסמל את הקב"ה, כפי שמפרש למשל רש"י:

כתפוח – אילן של תפוחים כשהוא בין אילני סרק הוא חביב מן כולן שפריו טוב בטעם ובריח: כן דודי בין הבנים – בין הבחורים הדוגמא כך הקב״ה מכל האלוהים נבחר לפיכך בצלו חמדתי וישבתי.

רש"י, שיר השירים ב, ג

אם כך, דימוי ראש המזבח לתפוח מזכיר ומעמיק את תפקיד המזבח לקשר בין עם ישראל ובין הקב"ה.

גם בזוהר כך פורש התפוח:

פתח רבי אלעזר ואמר ״כתפוח בעצי היער וגו׳״, כתפוח דא קודשא בריך. זוהר, לך לך פה ע״א

עוד יש לציין שרבי יוחנן (בבלי, סוכה מט ע״א) מדמה את השיתין של המזבח לירכיים של השולמית המתוארים בפסוק בשיר השירים: ״מה יפו פעמיך בנעלים בת נדיב, חמוקי ירכיך כמו חלאים מעשה ידי אמן״ (שיר השירים ז, ב).

אבל לעץ התפוח בשיר השירים יש תפקיד כפול – דימוי לדוד בפי הרעיה, כפי שראינו, וגם מקום המפגש והחיבור בין הדוד לרעיה:

מִי זאת עלָה מִן הַמִּדְבָּר מִתְרַפֶּקֶת עַל דּוֹדָה תַּחַת הַתַּפּוּחַ עוֹרַרְתִּיךָ שָׁמָה חִבְּלַתְךָ אָמֶך שָׁמָּה חִבְּלָה יִלָדתְךָ:

שיר השירים ח, ה

גם כאן המשנה מציגה הזדמנות תיקון לסיפור ההחמצה של שיר השירים על ידי שהיא מרמזת על המזבח כמקום המפגש של הדוד ורעייתו. הרעיון המובע כאן דומה לרעיון המופיע במדרש הרואה בעבודת הקרבנות מימוש של מפגש הדוד עם הרעיה: "יבא דודי לגנו זו השכינה. ויאכל פרי מגדיו אלו הקרבנות" (סדר עולם רבה ז) בהמשך הפרק נשוב ונראה את הטיעון שתפוח המזבח אכן מסמל את הדוד.

כתפוח בעצי היער

#### בעצי היער

הַחֵלּוּ מַצְלִין בַּגּזְרִין לְסַבֵּר אֵשׁ הַמַּצְרָכָה. וְכִי כָּל הָעֵצִים כְּשֵׁרִים לַמַעְרָכָה. הַן. כָּל הָעֵצִים כְּשֵׁרִין לַמַּצֵרָכָה, חוּץ מִשֶּׁל זַיִּת וְשֶׁל גָּפֶן. אֲבָל בְּאֵלוּ רְגִילִין, בְּמֻרְבִּיוֹת שֶׁל תָּאֵנָה וִשֵּׁל אֲגוֹז וִשֵּׁל עֵץ שָׁמֵן.

תמיד ב, ג

סְדֵּר הַמַּעֲרֶכָה גְּדוֹלָה מִזְרָחָה, וַחֲזִיתָה מִזְרָחָה, וְרָאשֵׁי הַגִּזְרִין הַפְּנִימִים הָיוּ נוֹגְעִים בַּתַּפּוּחַ. וְרָנַח הָיָה בִּין הַגִּזְרִים שֶׁהָיוּ מַצִּיתִים אֶת הָאֲלִיתָא מִשָּׁם.

שם ב, ד

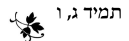
שוב אנו פוגשים משנה הבנויה כשאלה ותשובה: ״וכי כל העצים כשרין למערכה? הן כל העצים כשרין למערכה״. שוב נוצר עניין מיוחד, הפעם סביב שאלת בחירת העצים. כמעט כל העצים שמופיעים במשנה מוזכרים בשיר השירים – הגפן (״לראות הפרחה הגפן״ ו, יא), התאנה (״התאנה חנטה פגיה״ ב, יג) והאגוז (״אל גנת אגוז ירדתי״ ו, יא). האגוז מתייחד גם בכך שאינו מוזכר בשום מקום אחר בתנ״ך מלבד שיר השירים.

תפוח המזבח, כתפוח של שיר השירים, מוקף עצים – ״כתפוח בעצי היער כן דודי בין הבנים״.

רמז נוסף לסיפור בשיר השירים הוא האמירה במשנה: "מימיו לא נתעצל כהן מלהוציא את הדשן". יש באמירה זו כדי להתמיה – וכי עלה על דעתנו שהכוהנים מתעצלים בעבודתם? וגם אם אכן הייתה מלאכה מן המלאכות שלא רבים רצו לעשותה, וכי זאת באה המשנה ללמדנו? בזיקה לסיפור של שיר השירים האמירה הזאת מקבלת מובן – לפנינו שלילה של העצלות שהביאה את הרעיה לקלקולה.

השווה פסיקתא רבתי ה $^{\prime\prime}$ דודי בא לגינו זה השכינה ואוכל פרי מגדיו הם הקרבנות $^{\prime\prime}$ .

# דודי שלח ידו מן החור



מִי שֶּזָּכָה בְדְשּׁוּן מִזְבַּח הַפְּנִימִי וְהַמְּנוֹרָה הָיוּ מַקְהִּימִין, וְאַרְבָּעָה כֵלִים בְּיָדָם, הַשָּנִי וְהַבּּוּז וּשְׁהֵי מַפָּתחוֹת.

הַשֶּנִי דוֹמֶה לְתַרְקָב גְּדוֹל שֶׁל זָהָב, מַחֲזִיק קַבַּיִן וָחֵצֵי, וְהַכּוּז דּוֹמֶה לְקִתּוֹן גָּדוֹל שֶׁל זָהָב.

וּשְׁתֵּי מַפְּתְּחוֹת, אֶחָד יוֹרֵד לְאַמַת הַשָּׁחִי, וְאֶחָד פּוֹתֵח בִּיוָן: בָּא לוֹ לְפִשְּׁפָשׁ הַצְּפוֹנִי.

וּשְׁנֵי פִשְּׁפְשִׁין הָיוּ לוֹ לְשַׁעַר הַגְּדוֹל, אֶחָד בַּצְּפוֹן וְאֶחָד בַּדָּרוֹם. שֶׁבַּדָּרוֹם לֹא נִכְנַס בּוֹ אָדָם מֵעוֹלָם, וְעָלִיוּ הוּא מְפוֹרָשׁ עַל יְדֵי יְחָזְקָאל (יחזקאל מד), וַיאמֶר אֵלֵי ה׳, הַשַּׁעַר הַזָּה סָגוּר יִהָיָה לֹא יִפְּתַחַ וְאִישׁ לֹא יָבֹא בוֹ כִּי ה׳ אֱלֹקֵי יִשְׁרָאֵל בָּא בוֹ וְהָיָה סָגוּר.

נָטַל אֶת הַמַפְתֵּחַ וּפָתַח אֶת הַפִּשְׁפָּשׁ, נִכְנַס לַתָּא, וּמִן הַתָּא אֶל הַהֵיכָל, עַד שֶׁהוּא מַגִּיע לְשַׁעַר הַגָּדוֹל. הִגִּיעַ לִשַּׁעַר הַגָּדוֹל הֶעֲבִיר אֶת הַנָּגֶר וְאֶת הַפּוֹתְחוֹת וּפְתָחוֹ.

לֹא הָיָה שׁוֹחֵט הַשּׁוֹחֵט, עַד שֲׁשׁוֹמֵעַ קוֹל שַׁעַר הַגָּדוֹל שֶׁנְפִתַח:

לאחר שהוציאו את התמיד מלשכת הטלאים בא הכוהן לפתוח את ההיכל עצמו. פתיחת ההיכל מסמנת את תום שלב ההכנות ואת תחילת עבודת היום.

כדי לפתוח את ההיכל היה הכוהן "יורד לאמת השחי", היינו מכניס את ידו עד בית השחי דרך חור הדלת ופותח מנעול ראשון, אחר כך היה משתמש במפתח נוסף שכנראה פותח מבפנים. תמונה זו, שבה ומעלה שוב<sup>1</sup> את זכר החמצת המפגש בין הדוד הדופק על הדלת מבחוץ והרעיה שאינה פותחת לו בזמן.

אבל בשחזור הזה של המפגש חל חילוף תפקידים. אם קודם הציבה המשנה כוהן בתפקיד הרעיה המחכה לדודה, הרי שכאן עומד הכוהן במקומו של הדוד המבקש לפתוח את הדלת, ובמקומה של הרעיה, בהיכל שמעבר לדלת, עומד הקב״ה. זה המקום לציין שמגילת שיר השירים עצמה עשירה בחילופין דומים.

נראה כי פרקנו שואב את אוצר הדימויים שלו משני מקומות בשיר השירים: המפגש בין הדוד לרעיה אשר בפרק ה שדובר בו לעיל, והכניסה לחדרי המלך שבפרק א, המוקבלת כאן

לכניסת הכוהן להיכל. בתחילת שיר השירים נאמר ״משכני אחריך נרוצה הביאני המלך חדריו״ (א, ד) ולשון המשנה הקודמת מרמזת לפסוק זה:

ַמִּי שֶׁזָּכָה בַתָּמִיד, מוֹ**שְׁכוֹ** וְהוֹלֵךְ לְבִית הַמִּטְבָּחַיִם, וּמִי שֶׁזָּכוּ בָאֵבָרִים הוֹלְכִין אַחְדָיו. תמיד ג. ה

עד כה דיברנו על המפגש בין הכוהן ובין הקב״ה. כאן נראה מוטיב נוסף – הקרבן המובא לקב״ה מייצג את דמותה של הרעיה. לכאורה נראה שזו טענה מפליגה, אך למען האמת, בנופו של המקדש, תיאור קרבן כמייצג אדם אינו חריג כלל.² יתרה מזו, במשנה ד בפרקנו מופיע גם ביטוי האנשה של הקרבן – ״השקו את התמיד בכוס של זהב״. הקרבן נמשך בדרכו אל המלך, ועל כן שחיטתו מכוונת לעת פתיחת דלתות המלך.

בתיאור הקרבת התמיד נוכל למצוא עקבות של שתי תנועות הפוכות ומשלימות: הכוהן בתפקיד הדוד מנסה לפתוח את דלת הרעיה, ולעומתו קרבן התמיד, בתפקיד הרעיה, נמשך אל חדרי המלך. הקב״ה הוא הדוד והרעיה כאחד. הוא הרעיה, מושא תשוקתו של הדוד מחוץ לדלת, והוא גם הדוד, המלך, שהרעיה רצה ובאה אל חדריו.

חשוב לציין, כי בתיאור זה מודגשת במיוחד נוכחות השכינה בהיכל. השער (הפשפש) הדרומי סגור "לא נכנס בו אדם מעולם". אך בניגוד לדוד, שהדלת הסגורה מונעת ממנו לבוא אל הרעיה, אין השער הסגור מונע מהקב"ה לבוא אל ההיכל. להפך, השער הסגור כפי שמראה הפסוק מיחזקאל, הוא הביטוי לכניסת הקב"ה להיכל ולשכינתו בו. לאור זאת מובנת אריכות הדברים שנוקטת המשנה בתיאור תפקידו של הפשפש הדרומי, שאין לו קשר ספציפי להקרבת התמיד.

בשיר השירים שעת פתיחת הדלת בידי הרעיה היא עת משבר, אז הרעיה מגלה שהדוד איננו. בהקרבת התמיד, לעומת זאת, השעה שהשער נפתח בה היא שעת המפגש – "ולא היה השוחט שוחט עד שהוא שומע קול השער הגדול שנפתח".

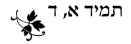
לקראת סופה של מסכת תמיד מופיעה תפילה ״זֶה הוּא סֵדֶר הַתָּמִיד לַעֲבוֹדַת בֵּית אֱלוֹהֵינוּ. יְהִי רָצוֹן שֶׁיִבָּנָה בִּמְהֵרָה בְיָמֵינוּ אָמֵן״ (תמיד ז, ג). מסכת תמיד משמרת לעד את הרגשות הדתיים העזים לבית המקדש. היא נותנת ביטוי ספרותי לתפיסה שעבודת המקדש אינה ריטואל מכני גרדא אלא מסגרת שמטרתה להביא לידי מימוש את הלהט של רגשי האהבה והתשוקה בין האדם לאלוהיו.

שַׁכַּל הַכָּתוּבִים קֹדֵשׁ, וִשִּׁיר הַשִּׁירִים קֹדֵשׁ קַדַשִּׁים.

225 דודי שלח ידו מן החור

- .211 אמ' דודי דופק', עמ' בור ראה לעיל הפרק על 'קול 'קול 'קור '
- ראה עקידת יצחק, "זיקח את האיל ויעלהו לעולה תחת בנו" (בראשית כב, יג). ראה גם משנה, תמיד ד, א, "לא היו כופתין את הטלה אלא מעקדין אותו", רמז לכך שקרבן התמיד הוא שחזור של עקדת יצחק.

### קידוש ידיים ורגליים: ייעוד מחדש



בַמִּקְצוֹעַ בִּין הַכֶּבֶשׁ לַמִּזְבַּחַ בְּמַעֲרָבוֹ שֶׁל כֶּבָשׁ. ָאֵין אָדָם נִכְנָס עִמּוֹ, וְלֹא נֵר בְּיָדוֹ, ָאֶלָא מְהַלֵּךְ לְאוֹר הַמַּעֲרָכָה.

מִי שֶׁוְכָה לִתְרוֹם אֶת הַמִּוְבַּחַ, הוּא

אוֹמְרִין לוֹ, הַזְהַר שֶׁמָּא תַגַּע

בַּבֶּלִי, עַד שֶּׁתְּקַדֵּשׁ יָדֶידֶ וְרַגְּלֶידֶ מְן הַכִּיוֹר, וַהֲרֵי הַמַּחְתָּה נְתוּנָה

יִתְרוֹם אֶת הַמִּוְבֵּחַ,

לא הָיוּ רוֹאִין אוֹתוֹ, וְלֹא שׁוֹמְעִין אָת קוֹלוֹ עַד שָּׁשּוֹמְעִין קוֹל הָעֵץ שֶׁעֲשָׂה בֶן קָטִין מוּכְנִי לַכִּיוֹר, וְהֵן אוֹמָרִים הָגִּיעַ.

קָבֵשׁ יָדָיו וְרַגְלָיו מִן הַבִּיּוֹר, נָטַל מַחְתַּת הַבֶּסֶף וְעָלָה לְרֹאשׁ הַמִּזְבֵח, וּפִנָּה אֶת הַגָּחָלִים הֵילָךְ וְהֵילָךָ וְחָתָה מִן הַמְּאֻכָּלוֹת הַפְּנִימִיּוֹת, וְיָרַד.

הָגִיעַ לְרִצְפָּה, והָפַדְ פָּנָיו לַצְפּוֹן, הָלַדְ לְמִזְרָחוֹ שֶׁל בֶּבֶשׁ בְּעֶשֶׂר אַמוֹת. צָבַר אֶת הַגָּחָלִים עַל גַּבֵּי הָרִצְפָּה ָרָחוֹק מָן הַבֶּבֶשׁ שְׁלֹשָׁה טְפָּחִים, מְקוֹם שָׁנּוֹתְנִין מֶרְאוֹת הָעוֹף וְדִּשׁוּן מִוְבֵּחַ הַפְּנִימִי וְהַמְּנוֹרָה:

מדי בוקר בבוקר היו הכוהנים רוחצים את ידיהם ורגליהם בכיור שבבית המקדש לקראת עבודתם במקדש. בתורה פעולה זו נקראת ''רחיצה'' - ''ורחצו... את ידיהם ואת רגליהם'', ואילו המשנה שלנו קוראת לפעולה זו "קידוש ידים ורגלים". $^2$  שינוי זה אינו מקרי. את המונח "רחיצה" היה אפשר לפרש כפעולה של הסרת לכלוך או טומאה, ברם השימוש של חז״ל במונח ״קידוש״ מרחיב את הפעולה להאצלת תוכן חיובי על הידיים.

מהי משמעותה של ההקדשה היומית של הכוהנים? אהרון ובניו, כדי להיות לכוהנים הראשונים, עברו טקס ובו טבלו, לבשו בגדי כהונה והוקדשו בשמן המשחה.3 מדי יום ביומו הכוהנים משחזרים את שלשת המרכיבים של טקס המעבר המקורי: הם משכימים וטובלים, לובשים את בגדי הכהונה, ולבסוף מתקדשים במי הכיור. מכיוון שהרחיצה משמעותית כל כך לתפקידם של הכוהנים, כוהן שעובד או אפילו נכנס להיכל ה' בלי שהתקדש דינו כזר שנכנס או עבד שנכנס, שעונשם מוות.4

מדוע על הכוהנים לשוב ולהתקדש בכל יום, שהרי כפי שממשיך שם המקרא⁵ המעמד שקיבלו אהרון ובניו תקף לעולם? לשם הבנת העניין, יש להבין שהקדושה מעניקה לאדם

מעמד חדש מתוך שהיא מייעדת אותו לתפקיד מיוחד. הקדשת אהרון ובניו הפכה אותם לכוהנים על ידי שייעדה אותם לכהן לה' ("...וכהן לי"). לפיכך אי אפשר לנתק בין מעמד האדם וקדושתו לבין ייעודו. אלו שני גורמים המזינים זה את זה. הייעוד מכוון את האדם לאופן שהוא צריך לחיות בו את חייו ואילו המעמד מלמד אותו מה ייעודו בחיים. הקדשת הכוהנים לקראת הקמת המשכן היא אירוע חד-פעמי, והיא המכוננת את מעשיהם מאז. אבל כדי לקיים את הייעוד הזה במודעותו של כל כוהן בכל יום צריך לשחזר את אותה הקדשה. בכל בוקר, כאשר האדם נולד מחדש, כאשר הכוהן מגיע לעבודת המקדש, הוא צריך לשוב ולקבל את ייעודו.

אך קידוש הידיים בבוקר אינו מיוחד לכוהנים בלבד. מדי יום ביום, עם ההשכמה, על כל אדם מישראל לרחוץ את ידיו. יש הסוברים כי נטילת הידיים של שחר היא גלגולה של מצוות קידוש הידיים של הכוהנים:

לפי שהאדם כאשר קם ממטתו שחרית הוא כמו בריה חדשה לעבודת הבורא יתברך שמו,

לכן צריך להתקדש, וליטול ידיו מן הכלי, כמו כהן שהיה מקדש ידיו בכל יום מן הכיור קודם עבודתו.

 $^6$ קיצור שולחן ערוך ב, א

עם ישראל הוא ״ממלכת כוהנים וגוי קודש״ (שמות יט, ו) אך מעמד זה תלוי במימוש הייעוד, שבשמירת הברית עם אלוהים (שם יט, ה). אם כל אדם בישראל הוא כמו כוהן, הרי שכל העולם שהוא חי ופועל בו יכול להיות כמקדש. כאשר הוא נוטל את ידיו בבוקר, עליו לזכור שיש לו ייעוד ושליחות בחיים, יש לו ייעוד ושליחות היום.

שמות ל, יט-כא.

כר גם תרגם אונקלוס על אתר. <sup>2</sup>

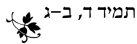
שמות מ, יב-יג.

רמב"ם. הלכות ביאת מקדש ה. א: ט. א.

שמות מ, יד.

על בסיס תשובת הרשב״א חלק א, קצא.

## גילוי הלב



ל'א הָיָה שובר בּוֹ אֶת הָרֶגֶל, אֶלְּא נוֹקְבוֹ מִתּוֹךְ עַרְכּּוּבוֹ וְתוֹלֶה בוֹ.

ָהָיָה מַפְּשִׁיט וְיוֹרֵד עַד שֶׁהוּא מַגִּיעַ לֶּחָזֶה.

הָגִּיעַ לֶּחָזֶה, חָתַךְ אֶת הָרֹאשׁ וּנְתָנוֹ לְמִי שֶׁזְּכָה בוֹ. חָתָךְ אֶת הַבְּרָעֵיִם וּנְתָנָן לְמִי שֶׁזְּכָה בָהֶן.

מֵרַק אֶת הַהֶּפְשֵׁט. קָרַע אֶת הַלֵּב וְהוֹצִיא אֶת דָּמוֹ. חָתַךְ אֶת הַיָּדַיִם וּנִתָּנָן לְמִי שֶׁוּכָה בָהֶן.

עָלָה לְרֶגֶל הַיְמָנִית, חֲתָכָה וּנְתָנָה לְמִי שֶׁוָּכָה בָה, וּשְׁתֵּי בִיצִים עִמָּה. קָרָעוֹ,

וְנִמְצָא כָלּוֹ גָּלוּי לְפָנָיו.

נָטֵל אֶת הַפֶּדֶר וּנְתָנוֹ עַל בֵּית שְׁחִיטֵת הָרֹאשׁ מִלְמַעָלָן.

נָטֵל אֶת הַקּרָבִיּם וּנְתָנָן לְמִי שֶׁזָּבָה בָהֶם לְהָדִיחָן. וְהַכֶּרֶס מְדִיחִין אוֹתָה בְּבֵית מְדִיחִין כָּל צָרְכָּה. וְהַקְרָבִיִם מְדִיחִין אוֹתָן שְׁלֹשָׁה בְּעָמִים בְּמִעוּטָה, עַל שֻלְחָנוֹת שֶׁל שַׁיִשׁ שֶׁבֵין הָעַמּוּדִים:

נָטַל אֶת הַפַּבִּין וְהָפְּרִישׁ אֶת הָרֵיאָה מִן הַבְּבֵר, וְאֶצְבַּע הַבְּבֵד מִן הַבְּבֵד, וְלֹא הָיָה מְזִיזָה מְמְקוֹמְה. נָקָב אֶת הָחָזָה וּנְתָנוֹ לְמִי שֶּׁזְּבָה בוֹ.

עֶלָה לְדֹפֶּן הַיְמְנִית, הָיָה חוֹתֵךְ וְיוֹרֵד עֵד הַשִּּדְרָה, וְלֹֹא הָיָה נוֹגֵעַ בִּשִּׁדְרָה, עֵד שֶׁהוּא מַגִּיעַ לְשְׁתֵּי צְּלְעוֹת רַכּוֹת. חֲתָכָה וּנְתָנָה לְמִי שֶׁזָּכָה בָה, וְהָלֵנָה רְמִי שֶׁזָּכָה בָה, וְהָכָב הָלוּיָה בָּה.

בָּא לוֹ לַגַּרָה, וְהָנִּיחַ בָּה שְׁתֵּי צְלָעוֹת מִבָּאן וּשְׁתֵּי צְלָעוֹת מִבָּאן. חֲתָבָה וּנְתָנָה לְמִי שֶׁזָּבָה בָה, וְהַקֵּנֶה וְהַלֵּב וְהָרֵיאָה תְּלוּזִים בָּה.

בָּא לוֹ לְדֹפֶּן הַשְּׁמָאלִית, וְהִנִּיחַ בָּה שְׁתֵּי צְּלֶעוֹת רַכּוֹת מִלְמַעְלוּ וִשְׁתֵּי צְלֶעוֹת רַכּוֹת מִלְמַשְׁן. וְכְךָ הָיָה מַנִּיחַ בַּחֲבֶרְתָּה. נִבְּצָא מַנִּיחַ בִּשְׁתִּיהָן שְׁתַּיִם

שְּתֵּיִם מִלְמַעֶלן וּשְׁתַּיִם שְׁתַּיִם מִלְמַשָּן. חֲתָכָה וּנְתָנָה לְמִי שֶׁנָּכָה בָה, וְהַשִּׁדְרָה עָמָה, וְהַשְּׁחוֹל תָּלוּי בָה, וְהִיא הָיְתָה גְּדוֹלָה, אֶלָּא שֶׁל יָמִין קּוֹרִין גָּדוֹלָה, שֶׁהַכָּבִד תִּלוּיָה בָה.

בָּא לוֹ לָעֹקֶץ, חוֹתְכוֹ וּנְתָנוֹ לְמִי שֶׁזָּכָה בוֹ, וְאֵלְיָה וָאֶצִבַּע הַבָּבד וּשִׁתֵּי כִלְיוֹת עִמּוֹ.

נָטַל רָגֶל הַשְּׁמָאלִית וּנְתָנָהּ לְמִי שֶׁוָּכָה בָהּ. נִמְצְאוּ כָלָן עוֹמְדִין בַּשִּׁירָה וְהָאֵבָרִים בְּיָדָם.

הָרִאשׁוֹן, בָּרֹאשׁ וּבָרֶגֶל. הָרֹאשׁ בִּימִינוֹ, וְחְשָׁמוֹ בְּלַפֵּי זְרוֹעוֹ, וְקַרְנָיו בֵּין אֶצְבְּעוֹתָיו, וּבִית שְׁחִישָׁתוֹ מִלְמַעְלָן, וְהַפֶּדֶר נָתוֹן עָלֶיהָ. וְהָרֶגֶל שֶׁל יָמִין בִּשִּׁמֹאלוֹ, וּבֵית עוֹרוֹ לַחוּץ.

הַשֵּׁנִי, בִּשְּׁתֵּי יָדַיִם. שֶׁל יְמִין בִּימִינוֹ, שֶּׁל שְׁמֹאל בִּשִּׁמֹאלוֹ, וּבֵית עוֹרַן לַחוּץ.

הַשְּׁלִישִּׁי, בָּעקֶץ וּבְרֶגֶל. הָעקֶץ בִּימִינוֹ, וְהָאֵלְיָה מְדְלְדֶּלֶת בִּין אֶצְבְּעוֹתִיו, וְאָצְבַּע הַכְּבֵּד וּשְׁתֵּי הַבְּלָיוֹת עַמּוֹ, הָרֶגֶל שֶׁל שְׁמֹאׁל בִּשְׁמֹאׁלוֹ, וּבֵית עוֹרוֹ לַחוּץ.

הָרְבִיעֵי, בֶּחָזֶה וּבַגֵּרָה. הָחָזֶה בִּימִינוֹ, וְהַגֵּרָה בִּשְּׁמֹאלוֹ, וְצַלְעוֹתֶיהָ בִּין אֶצְבְּעוֹתִיו.

הַחֲמִישִּׁי, בִּשְּׁתֵּי דְפָנוֹת. שֶׁל יָמִין בִּימִינוֹ, וְשֶׁל שְׁמֹאל בִּשְׁמֹאלוֹ, וּבֵית עוֹרָן לַחוּץ.

הַשָּׁשִּׁי, בַּקְּרֶבַיִּם הַנְּתוּנִין בְּבֶזֶךְ וּכְרָעַיִם עַל גַבֵּיהֶם מִלְמָעֵלָה.

הַשְּבִיעִי, בַּסּלֶת.

הַשְּׁמִינִי, בַּחֲבִתִּין.

הַרְּשִׁיעִי, בַּיָּיִן.

הָלְכוּ וּנְתָנוּם מֵחֲצִי הַכֶּבֶשׁ וּלְמַשָּׁה בְּמַאֲרֶבוֹ, וּמְלָחוּם. וְיָרְדוּ וּבָאוּ לָהֶם לְלִשְׁכַּת הַנָּזִית, לִקְרוֹת אֶת שִׁמֵע: משניות אלו מתארות את ניתוח הבהמה השחוטה לאיברים. אפשר לראות בזה תיאור מאוס הממחיש את אופיו של המקדש כ״בית מטבחיים״. אבל מהמשניות עולה אווירה אחרת לחלוטין. לשון המשנה רוויה דימויים של מסע או תהלוכה: ״ויורד עד שהוא מגיע... הגיע... עלה... ויורד... מגיע... בא לו... בא לו... בא לו״. ¹ יתרה מזו, בחטיבת המשניות הזאת המשפט ״ונתנו למי שזכה בו״ חוזר ונשנה אחד עשר פעמים! סגנון המשפט מבטא את תפיסת המשנה שאין כאן עיסוק פחות ומאוס אלא זכות מיוחדת.

בפרק הקודם ראינו כיצד המשנה מעצבת אנלוגיה בין הקרבן המובא לקב״ה ובין דמותה של הרעיה משיר השירים. מתוך התובנות שעלו אפשר לראות פנים נוספות של האנשת הטלה המועלה לקרבן; במסכת תמיד שבעה פרקים. הפרק הרביעי הוא הפרק האמצעי, לב המסכת. השנייה מבין שלוש המשניות היא משנה ב, אמצעו של הפרק. ואכן, בלב המסכת, באמצע משנה ב, מופיע הלב:

 $^{2}$ .קרע את הלב והוציא את דמו

הטלה, המייצג את האדם, עולה בטהרה לשמים כשליבו קרוע, ויש בכך מעין מימוש סמלי של הפסוק ״וְקַרְעוּ לְבַרָבֶם וָאֵל בְּגָדֵיכֶם וְשׁוּבוּ אֵל ה׳...״ (יואל ב, יג).

בהמשך המשנה מופיע:

קרעו ונמצא כלו גלוי לפניו.

הצורך לציין את היות הכבש כולו חשוף לעיני הכוהן החותך את גווייתו אינו מובן. נראה שהדגשה זו נועדה להבליט את המשמעות המסוימת של הקרבן כעמידה לפני ה'. הביטוי "הכל גלוי לפניו" משמש בספרות חז"ל ביטוי לידיעתו המוחלטת של הקב"ה, חופש לכל חדרי בטן:

...אם תאמר שאין הכל גלוי לפניו והלא כבר נאמ' ויפתוהו בפיהם ובלשונם יכזבו לו ולבם לא נכון עמו ולא נאמנו בבריתו (תהילים עח, לו-לז).

 $^3$ תוספתא. בבא קמא ז. ט

בהקרבת הקרבן, מושגים מטפוריים כמו "קריעת הלב""גילוי הכל" לובשים צורה מוחשית והופכים לסמלים.

במשנה הראשונה של הפרק הנוכחי רמוז סמל רוחני נוסף:

לא היו כופתיז את הטלה אלא מעקדים אותו.<sup>4</sup>

הבחירה בלשון ״מעקדים״ רומזת כי הקרבת הקרבן היא מעין שחזור של עקדת יצחק. הבנה כזו מתקשרת למסורות שהמזבח ניצב במקום שהתרחשה בו עקדת יצחק.5

גילוי הלב

הקישור לעקדת יצחק יכול להתברר גם מתוך השוואה לדבריו של אברהם במדרש הבא, שלשונו רצופה ביטויים המשמשים גם בפרקנו:

גלוי וידוע לפניך בשעה שאמרת לי 'קח נא את בנך את יחידך' (בראשית כב) היה בלבי מה להשיבר.

ויקרא רבה פרשה כט

מתוך הכרה בידיעה זו של הקב"ה אברהם מבקש:

...אלא כשם שהיה לי מה להשיבך וכבשתי את יצרי ולא השבותיך... כך כשיהיו בניו של יצחק באים לידי עבירות ומעשים רעים תהא מזכיר להם עקידת יצחק אביהם ועמוד מכסא הדיו לכסא רחמים ומתמלא עליהם רחמים...

שם

יהי רצון שבזכות הקרבנות תתקיים בקשת הרחמים של אברהם אבינו.

- השווה לתיאור של המשנה את כניסת הכוהו הגדול לקודש הקדשים (יומא ה. א-ד).
- 2 גם במסכת יומא ישנה משמעות מיוחדת למשנה האמצעית (ה, א) האירוע המרכזי של המסכת מתרחש בה, כניסת הכוהן הגדול לפני-ולפנים.
- ראה גם בהקשר של דם קרבן: וראה את הדם. היה ר' ישמעאל אומר והלא הכל גלוי וידוע לפניו? (מכילתא דרבי ישמעאל בא מס' דפסחא בא פרשה יא ד'׳ה וראה את).
- כך מופיע גם בברייתא שבתלמוד הבבלי ביחס למשנה זו: "תנא: יד ורגל כעקידת יצחק בן  $^4$  אברהם" (בבלי, תמיד לא ע"ב).
- המזבח מקומו מכוון ביותר, ואין משנין אותו ממקומו לעולם, שנאמר זה מזבח לעולה לישראל, ובמקדש נעקד יצחק אבינו שנאמר ולך לך אל ארץ המוריה ונאמר בדברי הימים ויחל שלמה לבנות את בית ה' בירושלים בהר המוריה אשר נראה לדויד אביהו אשר הכין במקום דויד בגרן ארנן הירוסי.

ומסורת ביד הכל שהמקום שבנה בו דוד ושלמה המזבח בגורן ארונה הוא המקום שבנה בו אברהם המזבח ועקד עליו יצחק...

(רמב"ם, הלכות בית הבחירה ב, א-ב).



#### אורבך, הגדה

א' אורבך, "ד' גולדשמידט, 'הגדה של פסח מקורותיה ותולדותיה' (ביקורת)", קרית ספר, לו (תשכ"א).

#### אורבר, חז"ל

א' אורבר, חז"ל – פרקי אמונות ודעות, מהדורה שנייה מתוקנת, ירושלים תשל"א.

#### אלבק, משנה

ח׳ אלבק, ששה סדרי משנה, תל אביב תשי״ב.

#### אלון, בבלי

ג׳ אלון, ״העריכה של התלמוד הבבלי״, מחקרים בתולדות ישראל, ב, תל אביב, תשל״ו.

#### אלוז, פילוז

ג' אלון, "לחקר ההלכה של פילון", מחקרים בתולדות ישראל, א. תל אביב, תשל"ו.

#### אלון, תולדות היהודים

ג' אלון, תולדות היהודים בא"י בתקופת המשנה והתלמוד, א, תל אביב, תשי"ד.

#### אליאדה, תבניות

מ' אליאדה, תבניות בדת השוואתית, תל אביב תשס"ג.

#### אפשטיין, נוסח המשנה

י"נ אפשטיין, מבוא לנוסח המשנה, ירושלים תשכ"ד.

#### אפשטיין, תנאים

י"נ אפשטיין, מבוא לספרות התנאים, ירושלים תשכ"ד.

#### אקזויפרי, הנסיך הקטן

א' דה סנט אקזיפרי, הנסיך הקטן, תל אביב תשנ"ג.

#### בזק, ראש השנה

א' בזק, "ראש השנה במקרא ובחז"ל", דף קשר, עלון לתלמידי ישיבת הר עציון, 301, תשנ"א.

#### ברוומן, מקרא במשנה

נ' ברוורמן, "לשונות מקרא במשנה", נטועים, י (תשס"ג).

ברלב, זוהר

י׳ ברלב, ספר הזוהר עם פירוש ידיד נפש, פתח תקווה תשנ״ב – תשנ״ז.

ברויאר, פרקי מועדות

מ׳ ברויאר, פרקי מועדות, ירושלים תשמ׳׳ו.

ברמן, מקדש

J. Berman, The Temple: Its Symbolism and Meaning Then and Now, Jason Aronson 1995.

ברנד, חצוצרות

י׳ ברנד, ״בחצוצרות וקול שופר הריעו לפני המלך ה׳״, דף קשר, עלון לתלמידי ישיבת הר עציון, 300. תשנ״א.

גולדשמידט, הגדה

ד' גולדשמידט, הגדה של פסח מקורותיה ותולדותיה, ירושלים תש"ך.

גילת, רבי אליעזר

י׳ גילת, משנתו של רבי אליעזר בן הורקנוס, ירושלים תשכ״ח.

גנק, זהירא עילאה

י׳ גנק, ״׳זהירא עילאה׳ בקריאת שמע ובתפילה״, דף קשר, עלון לתלמידי ישיבת הר עציון, 299, תש״ץ.

גנק, יומא

ד' גנק, "הערות למס' יומא", כתונת יוסף: ספר זיכרון ליוסף וונפסקי, ניו יורק, 2002.

הלברטל, פרשניות

מ׳ הלברטל, מהפכות פרשניות בהתהוותן – ערכין כשיקולים פרשניים במדרשי הלכה, ירושלים תשנ״ז.

הנשקה, משכן העדות

ד' הנשקה, "משכן העדות ובית הבחירה – לבירורו של ניגוד", מגדים, יא (תש"ן).

וולפיש, הוראת משנה

א' וולפיש, "הוראת המשנה בתור טקסט ספרותי", עיונים בחינוך היהודי, ח, ירושלים תשס"ג.

וולפיש, הטוב והרע

א׳ וולפיש, ׳׳הטוב והרע ומה שביניהם: פרק בהוראה משנה׳׳, לפנים: אסופות מאמרים בענייני חינוך והוראה במלאת חמש עשרה שנה לישיבת מקור חיים, ירושלים תש׳׳ס.

וולפיש, התפילה השוגרת

x' וולפיש, "'התפילה השוגרת' (ברכות ד, ג; ה, ה) – על גבול ההשראה והאקסטזה", תרביץ, סה (תשנ"ו).

וולפיש, משחקי לשון

א' וולפיש, "משחקי לשון במשנה", נטועים, ב (תשנ"ה).

וולפיש, משניות פסחים

א' וולפיש, "מבנה וסדר במשניות מסכת פסחים", עלון שבות בוגרים, ב (תשנ"ד).

וולפיש, ראש השנה

א' וולפיש, "שיטת העריכה הספרותית במשנה על פי מסכת ראש השנה", עבודת דוקטור, האוניברסיטה העברית בירושלים, תשס"א.

וולפיש, שיקולים ספרותיים

א' וולפיש, "שיקולים ספרותיים בעריכת המשנה ומשמעויותיהם," נטועים, א (תשנ"ד).

וולפיש, תופעות ספרותיות

א' וולפיש, "תופעות ספרותיות במשנה ומשמעותן העריכתית והרעיונית", עבודת מוסמך, האוניברסיטה העברית בירושלים, 1994

וולפסון, נישואין

. ב' וולפסון, כמשוש חתן על כלה, ירושלים תשס"ב.

וונהיים, מקדש וגן עדן

G. Wenhaim, "Sanctuary Symbolism in the Garden of Eden Story", Proceedings of the Ninth World Congress of Jewish Studies (1985), pp. 19-25.

זוין, הלכה

ש' זוין, לאור ההלכה, ירושלים תשל"ז.

זלוטניק, משנה

D. Zlotnick, The Iron Pillar Misha – Redaction, Form and Intent, Israel 1988.

זקוביץ, מקראות

י׳ זקוביץ, מקראות בארץ המראות, תל אביב 1995.

חסידה, חסידות

יש"י חסידה, ביאורי החסידות לש"ס, ירושלים תשל"ה.

יובל, הגדה

י"י יובל, ׳הפוסחים על שתי הסעיפים: ההגדה של פסח והפסחא הנוצרית׳, תרביץ, סה (תשנ״ו).

לוינסון, סיני

J. Levenson, Sinai and Zion, Minneapolis 1985.

לוצאטו, רמח"ל

מ' לוצאטו, גנזי הרמח"ל, בני ברק תשד"ם.

ליוור. בית דוד

י׳ ליוור, תולדות בית דויד: מחורבן ממלכת יהודה ועד לאחר חורבן הבית השני, ירושלים תשי׳׳ט.

מובינקל, פולחן ישראל

-Thomas, Oxford 1962.

מילגרום, ויקרא

J. Milgrim, Leviticus 1-16: Anchor Bible, New York 1991.

#### מנדל, ט"ו באב

פ׳ מנדל, ״׳לא היו ימים טובים לישראל כחמשה עשר באב וכיום הכיפורים׳ – על המשנה האחרונה של מסכת תענית וגלגוליה׳׳, תעודה, יא (תשנ׳׳ו).

#### משלוף, בבא בתרא

ח׳ משלוף, טוב ראי על בבא בתרא: ילקוט ביאורים חידושים הערות ודרושים של מרן הראי׳׳ה קוק זצ׳׳ל, על מסכת בבא בתרא, ירושלים תשנ׳׳ח.

#### נאה. פנומנולוגיה של התפילה

ש' נאה, "'בורא ניב שפתיים': פרק בפנומנולוגיה של התפילה על-פי משנת ברכות ד:ג; ה:ה", תרביץ, סג. ב (תשנ"ד).

#### נגו. גילוי אליהו

י׳ נגן, ״גילוי אליהו במשנת קדושין״, עלון שבות בוגרים, כב (תשס״ו).

#### נגן, סוכה

י׳ נגן, חג הסוכות במחשבת חז״ל: ניתוח של מוטיבים בהלכות חג הסוכות בספרות התלמודית, עבודת דוקטור. האוניברסיטה העברית בירושלים. תשס״ד.

סולובייצ'יק, **שופר** 

י׳ סולובייצ׳יק, ״בגדר מצות תקיעת שופר״, מסורה, ו (תשנ״ב).

#### ספראי, בימי הבית

ש' ספראי, בימי הבית ובימי המשנה, מחקרים בתולדות ישראל, ירושלים תשנ"ו.

#### ספראי. העלייה לרגל

ש' ספראי, העליה לרגל בימי הבית השני: מונוגרפיה היסטורית, תל אביב תשמ"ה.

#### פוקס, בית השואבה

מ' פוקס, "שמחת בית השואבה", תרביץ, נה, ב (תשמ"ו).

#### פוקס, משניות סוכה

מ' פוקס, מהדורת ביקורתית של משניות מסכת סוכה עם מבוא והערות, עבודת דוקטור, האוניברסיטה העברית בירושלים, תשל"ט.

פטאי, אדם ואדמה

ר' פטאי, אדם ואדמה, ירושלים תש"ב-תש"ג.

פטאי, אדם ומקדש

R. Patai, Man and Temple, New York 1967.

פליישר, תפילה

ע׳ פליישר, ״לקדמוניות תפילות החובה בישראל״, תרביץ, נט (תש״ן).

פרי, יומא

מ' פרי, "מקבילים נפגשים – הארות על עיצובן הספרותי של משניות יומא", נטועים, יג (תשס"ה).

קאהן, מצה ומרור

י׳ קאהן, ׳בזמן שמצה ומרור מונחים לפניך׳, דף קשר לתלמידי הישיבה בצה׳׳ל, ישיבת הר-עציון, 436 (תשנ׳׳ד).

קאהן, עבודה זרה

י׳ קאהן, ״להעביר גילולים מן הארץ״, עלון שבות, 145 (תשנ״ה).

קנוהל, נאה, מילואים

י' קנוהל, ש' נאה, "מילואים וכיפורים", תרביץ, סב, א (תשנ"ג).

קנוהל, קריאת שמע

י׳ קנוהל, ״׳פרשה שיש בה קיבול מלכות שמים׳ (ספרי במדבר קטו)״, תרביץ, נג, א (תשמ״ד).

קפלן, יצירה

A. Kaplan, Sefer Yetzirah, The Book of Creation, Maine 1990.

קפלן, מדיטציה

A. Kaplan, Jewish Meditation, a Practical Guide, New York 1985.

קפלן, מדיטציה וקבלה

א' קפלן, מדיטציה וקבלה, ירושלים תשנ"ה.

שוורץ, מורה

מורה נבוכים, מהדורת שוורץ, תל אביב תשס״ג.

רובין, ראשית החיים

ניסן רובין, ראשית החיים: טקסי לידה, מילה ופדיון הבן במקורות חז"ל, תל אביב 1995.

רובינשטייז. חג הסוכות

J. Rubenstein, The History of Sukkot during the Second Temple and Rabbinic Periods, (revised version of dissertation), Atlanta 1995.

#### רוזנטל, משנה ברכות

י׳ רוזנטל, ׳׳מאפיינים אגדיים למשניות במסכת ברכות׳׳, נטועים, ב (תשנ׳׳ה).

#### רוזנסון, ארבע ראשי שנים

י' רוזנסון "ארבעה ראשי שנים" – מניין?", נטועים, ג (תשנ"ו).

#### רוסט, להוראת משנה

א' רוסט, "להוראת משנה בשיטת העמקה, ברכות פרק ט' משנה ב' – מגילה פרק ד' משנה ב'", נטועים, א (תשנ"ד).

#### שטיינפלד. שופר

צ' שטיינפלד, "על תקיעת שופר בראש-חודש", תרביץ, נד (תשמ"ה).

#### שפרבר, מטבעות בר כוכבא

ד׳ שפרבר, ״עיונים במטבעות בר כוכבא״, סיני, נה (תשכ״ד).

#### שרמר, נישואין

ע׳ שרמר, זכר ונקבא בראם: הנישואין בשלהי ימי הבית השני ובתקופת המשנה והתלמוד, ירושלים תשס׳ד.

#### תבורי, פסח

י׳ תבורי, פסח לדורות: פרקים בתולדות ליל הסדר, תל אביב 1996.





מנהג ישראל ללמוד משניות לעילוי נשמת הנפטר על פי אותיות שמו. להלן מפתח המשניות שפורשו בספר. (המעיין ישים אל ליבו שלעיתים המשנה אינה מופיעה בספר בשלמותה, וכן חסרות אותיות ג, ט, פ, צ.)

| 8              | ראש השנה ב, ב    | ביכורים ג, ד        |
|----------------|------------------|---------------------|
|                | 115 יומא א, ז    | פסחים י, ג          |
| ברכות ה, א 33  | יומא ג, ט        | יומא ה, א           |
| פאה א, ב       | יומא ג, י        | 120 יומא ח, ט       |
| פסחים א, א     | 116 יומא ז, א    | סוכה ה, א           |
| פסחים ג, א     | 153 א תענית ד, א | בבא קמא ח, ו        |
| ראש השנה א, א  | 20 א, ב          | בבא בתרא י, ח       |
| ראש השנה א, ז  | כתובות א, א      | אבות ג, יד 186, 205 |
| יומא א, ו      | גיטין ט, י       | תמיד ב, ב           |
| תענית ד, ב     | תמיד א, א        | תמיד ב, ג           |
| תענית ד, ח     | ,                | 221 X ,= 11=11      |
| סנהדרין ב, ו   | נגעים ב, א       | •                   |
| אבות ה, י      | _                | 1                   |
| מידות א, ב     | ٦                | ברכות ב, ז 23       |
| עוקצין ג, יב46 | סנהדרין ג, א     | 87 ראש השנה ב, ד    |
|                |                  | יומא ג, יא          |
| -              | π                | תענית ד, ג          |
| _              | ••               | שבועות ב, ד         |
| ברכות א, ג     | ברכות ה, ה       | 201 , ,2 12 ,22     |
| ברכות ח, ה     | ברכות ט, א       | •                   |
| ברכות ט, ג     | פאה ה, ו         | '                   |
| ראש השנה א, ב  | ביכורים ג, ג     | תענית ד, ה          |
| •              |                  |                     |

| y                  | מ                       | π               |
|--------------------|-------------------------|-----------------|
| ברכות ט, ב         | ברכות א, א              | ברכות ב, ה      |
| פסחים י, א         | ברכות א, ב              | ברכות ט, ה      |
| 86 ראש השנה א, ד   | פסחים י, ב              | 120 ומא ח, ח    |
|                    | פסחים י, ד 67, 74       | סוכה ה, ד       |
| ק                  | פסחים י, ז              | תענית ד, ו      |
| 116 7 1 11111      | 96 יומא א, ג            |                 |
| יומא ז, ד          | 97 יומא א, ה            | •               |
| נדרים יא, ג        | בבא בתרא ב, י           | רטווו רווור ד ט |
| -                  | בבא בתרא ב, יא          | ראש השנה ד, א   |
| ı                  | 211 מיד א, ב            | יומא ח, א       |
| ברכות ב, ו         | 227 תמיד א, ד           | 5               |
| ברכות ד, ב         | 224 תמיד ג, ה           | •               |
| ברכות ד, ג         | 223 ו                   | ביכורים ג, א    |
| ברכות ד, ד         |                         | ביכורים ג, ב    |
| ברכות ד, ז 93      | ۲                       | ראש השנה ב, ג   |
| פסחים י, ד         | סוכה ד, ט               | ראש השנה ג, ב   |
| סוכה ב, ו          | שבועות ב, ג             | 95 יומא א, ב    |
| סוכה ג, ד          | ממיד א, ג,              | תענית ד, ד      |
|                    | תמיד ד, ג,229           | קדושין א, ו     |
| v                  |                         | 169 קדושין א, ז |
| 48 באה ד, ה        | ס                       | קדושין א, י     |
| יומא א, א          |                         | הוריות ג, ח     |
| בבא מציעא א, א 189 | ראש השנה ד, ה           | אבות ה, טז      |
| •                  | ראש השנה ד, ט           | Ł               |
| л                  | סנהדרין א, ו            | 7               |
| 2,                 | תמיד ב, ד               | 229 ב           |
| ברכות ד, א 31      | ידים ג, ה 167, 205, 210 | 230 א תמיד ד, א |