ישעיהו פרק נח

מבוא

פרק נ"ח הוא נבואה על אופיו הרצוי של הצום. הנביא מבקר את קיום הצום בפועל על ידי העם בדרך המביאה להרעת היחסים בין אדם לחברו, והוא אומר לעם שצום כזה לא ייענה ולא יתקבל לרצון בפני ה'. הצום והתפילות יתקבלו כאשר הן יהיו מלוות בחסד ובדאגה לחלשים בחברה.

* א-ז הנבואה בנוייה מתיאור הצום אשר אינו מתקיים לרצון.
* ח-יב פירוט של הדרך הראויה והרצויה לקיום הצום ותוצאותיו הטובות.
* יג-יד הפרק מסתיים בפסוקים על השבת ומעלותיה.

בפרק זה חוזר הנביא ומדגיש את אותם יסודות אמוניים עליהם התנבא בפרק א. כבפרק א, הפותח את ספר נבואות ישעיהו ובו **מודגשת העובדה, כי עבודת ה' אשר מתקבלת לרצון בפני ה', היא רק כזאת הכוללת בתוכה מצוות בין אדם לחברו, כמצוות בין אדם למקום**. כל ניסיון להפריד ולחלק בין המצוות, משאירה את עבודת ה' בתחום שבין אדם למקום - ריקה מתוכן, וכתוצאה מכך היא לא מתקבלת לרצון לפני ה'. דרך התיקון היא ההבנה כי עבודת ה' בתחום המקדש, התפילה, החגים וימי הצום, חייבת להיות שלובה יחד עם הליכה בדרכי ה' בתחום שבין אדם לחברו. בהגנה ובחמלה על החלש ובשמירת חברה שבה יש חסד, צדק ומשפט, שהם הם, כמצוות בין אדם למקום, ההליכה בדרכי ה' ושמירת מצוותיו. הפרק מסתיים בפסוקים על יום השבת, המתקשרים לדברי הנביא בדבר אופיו של יום הצום הרצוי כיום של שביתה מחפצי האדם.

שאלות מכוונות למידה

א. העם צם ודורש את ה' - אז מדוע מעשיהם אינם רצויים?

ב. מהי עבודת ה' הרצויה על פי הפרק?

ג. כיצד הפסוקים המסיימים את הפרק בדבר השבת משלימים ומתקשרים לנבואת הפרק על יום הצום הרצוי?

|  |
| --- |
| התוכחה על אופיו של הצום |

ישעיהו פרק נח

(א) קְרָא בְגָרוֹן אַל תַּחְשֹׂךְ, כַּשּׁוֹפָר הָרֵם קוֹלֶךָ,

 וְהַגֵּד לְעַמִּי פִּשְׁעָם, וּלְבֵית יַעֲקֹב חַטֹּאתָם:

(ב) וְאוֹתִי יוֹם יוֹם יִדְרֹשׁוּן וְדַעַת דְּרָכַי יֶחְפָּצוּן,

 כ**ְּ**גוֹי אֲשֶׁר צְדָקָה עָשָׂה וּמִשְׁפַּט אֱלֹהָיו לֹא עָזָב,

 יִשְׁאָלוּנִי מִשְׁפְּטֵי צֶדֶק, קִרְבַת אֱלֹהִים יֶחְפָּצוּן:

(ג) לָמָּה צַּמְנוּ וְלֹא רָאִיתָ, עִנִּינוּ נַפְשֵׁנוּ וְלֹא תֵדָע?

 הֵן בְּיוֹם צֹמְכֶם תִּמְצְאוּ חֵפֶץ, וְכָל עַצְּבֵיכֶם תִּנְגֹּשׂוּ:

(ד) הֵן לְרִיב וּמַצָּה תָּצוּמוּ, וּלְהַכּוֹת בְּאֶגְרֹף רֶשַׁע,

 לֹא תָצוּמוּ כַיּוֹם לְהַשְׁמִיעַ בַּמָּרוֹם קוֹלְכֶם:

"קִרְבַת אֱלֹהִים יֶחְפָּצוּן", האומנם?

ישעיהו נח, ב

 וְאוֹתִי יוֹם יוֹם יִדְרֹשׁוּן וְדַעַת דְּרָכַי יֶחְפָּצוּן,

כ**ְּ**גוֹי אֲשֶׁר צְדָקָה עָשָׂה וּמִשְׁפַּט אֱלֹהָיו לֹא עָזָב,

יִשְׁאָלוּנִי מִשְׁפְּטֵי צֶדֶק, קִרְבַת אֱלֹהִים יֶחְפָּצוּן:

הצעה **לכאורה** לפירוש פסוק ב: הנביא מתאר את העם עושה הישר בעיני ה', את עם שדורש את ה', החפץ לדעת את דרכי ה', המעוניין לעשות משפט וצדק, והמבקש את קרבת אלוקים. נבדוק כיצד פסוק זה התפרש על ידי מצודת רוד ופרשנים רבים נוספים:

מצודת דוד ישעיהו פרק נח פסוק ב

ואותי יום וכו' - ר"ל והם מראים עצמן כצדיקים כי בכל יום ידרשו אותי להתפלל אלי... כגוי אשר צדקה עשה - **כאילו** היה גוי העושה צדקה בכל עת ולא עזב משפט אלהיו, שדרכו לחקור לדעת את המשפט, כן ישאלני הם משפטי צדק וחפצים להתקרב אל אלהים לדעת מצותיו, ורוצה לומר כן מראין עצמם **כאילו** היו חרדים על המצות אבל לא כן הוא.

1. עיין בפירוש מצודת דוד, וענה:

א. מצודת דוד (ופרשנים נוספים) אינו מקבלת את הצעת הפירוש לפסוק ב, שהבאנו לעיל, אלא מפרש פסוק זה אחרת. כיצד מצודת דוד מפרש את פסוק ב?

ב. מה הביסוס בכתוב לפירוש המוצע על ידי המצודת דוד? (הבא שתי ראיות: אחת מתוך פסוק ב, ושנייה מתוך ההקשר)

"יֶחְפָּצוּן... יֶחְפָּצוּן... חֵפֶץ...."

עמירם: לסמן בפסוקים, על המסך, את שלושת המילים "יֶחְפָּצוּן... יֶחְפָּצוּן... חֵפֶץ...."

המילה 'חפץ' חוזרת שלוש פעמים בפסוקים ב-ג. בפסוק ב היא נזכרת פעמיים בתיאור **חפצו ורצונו של העם כביכול בקרבת הקב"ה ודרכיו**. אולם בפסוק ג, היא נזכרת במשמעות הפוכה, בה בקשת העם היא למעשה **לעשות את רצונם וחפצם, ולא את רצון ה'**. רצונם האמיתי איננו בקרבת ה' כי אם בהשגת ממון הכרוכה בפגיעה באחרים. השימוש באותה מילה בשתי משמעויות הפוכות ובסמיכות כה רבה מחזקת את הפרשנות שפסוקים אלו מתארים את הפער הגדול בין כוונותיהם המוצהרות כלפי חוץ של העם לבין מעשיהם בפועל.

ישעיהו פרק נח

 (ג) לָמָּה צַּמְנוּ וְלֹא רָאִיתָ, עִנִּינוּ נַפְשֵׁנוּ וְלֹא תֵדָע?

 הֵן בְּיוֹם צֹמְכֶם תִּמְצְאוּ חֵפֶץ, וְכָל עַצְּבֵיכֶם תִּנְגֹּשׂוּ (אתם נוגשים את הָעֲצֵבִים שלכם, את העובדים החלשים החיים בצער ועוני):

(ד) הֵן לְרִיב וּמַצָּה (קטטה כמו "וינצו במחנה") תָּצוּמוּ, וּלְהַכּוֹת בְּאֶגְרֹף רֶשַׁע,

 לֹא תָצוּמוּ כַיּוֹם (כפי הראוי ליום) לְהַשְׁמִיעַ בַּמָּרוֹם קוֹלְכֶם:

****רד"ק**** ישעיהו נח, ג-ד

**למה צמנו -** והם אומרים לי: למה צמנו ולא ראית תעניותינו, ולא קיבלת תפילתינו, ולא תדע - כאילו לא תדע ,כלומר: אין אתה משגיח בנו ואויבינו מושלים בנו, וצמנו ולא ראינו שהושעתנו.

התשובה: הן ביום צומכם - ואיך אראה צומכם ואינו כי אם למריבה? כי ביום התענית יאספו העם ויראה האדם בעל חובו וישאל ממנו חפצו, כלומר: חובו, כי ימצאנו ביום התענית, ואם לא יתן, ינגוש אותו וידחקנו עד שיתן, וגם יכנו "באגרוף רשע" אם יענה לו שלא כרצונו. **הנה כי אין צומכם לאל, כי אם לצורכיכם.**

1. עיין בפסוקים ג-ד ובדברי הרד"ק , וענה:

א. לפי הרד"ק, מה טענת העם המובאת בחציו הראשון של פסוק ג?

ב. לפי הרד"ק, מה תשובת הנביא לטענת העם המובאת בחציו השני של פסוק ג ובפסוק ד?

****מה בין הצום המצוי לבין הצום הרצוי****?

ישעיהו פרק נח

(ה) הֲכָזֶה יִהְיֶה צוֹם אֶבְחָרֵהוּ -

 יוֹם עַנּוֹת אָדָם נַפְשׁוֹ, הֲלָכֹף כְּאַגְמֹן רֹאשׁוֹ, וְשַׂק וָאֵפֶר יַצִּיעַ,

 (אגמון - קנה הגדל על האגם ומתכופף ברוח),

 הֲלָזֶה תִּקְרָא צוֹם וְיוֹם רָצוֹן לַה'?

(ו) הֲלוֹא זֶה צוֹם אֶבְחָרֵהוּ:

 פַּתֵּחַ חַרְצֻבּוֹת רֶשַׁע, הַתֵּר אֲגֻדּוֹת מוֹטָה, וְשַׁלַּח רְצוּצִים חָפְשִׁים, וְכָל מוֹטָה תְּנַתֵּקוּ:

(ז) הֲלוֹא פָרֹס לָרָעֵב לַחְמֶךָ, וַעֲנִיִּים מְרוּדִים תָּבִיא בָיִת,

 כִּי תִרְאֶה עָרֹם וְכִסִּיתוֹ, וּמִבְּשָׂרְךָ לֹא תִתְעַלָּם:

1. בפסוק ה-ז, משווה הנביא בין **הצום** **המצוי אצל העם** - צום שאינו לרצון, לבין **הצום** **הרצוי והראוי לפני ה'**. לצום המצוי יש שלושה מאפיינים, ובניגוד להם לצום הרצוי יש שלושה מאפיינים.

א. צטט בטבלה שלפניך את ההקבלות הניגודיות בין המצוי לרצוי.

ב. בטור השמאלי הסבר את ההנגדה בכל מאפיין ומאפיין.

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| **מאפייני הצום המצוי של העם**"הֲכָזֶה יִהְיֶה צוֹם אֶבְחָרֵהוּ...**הֲלָזֶה** תִּקְרָא צוֹם וְיוֹם רָצוֹן לַה'?"(פסוק ה) | **מאפיינים הצום הרצוי לפני ה'**"**הֲלוֹא** זֶה צוֹם אֶבְחָרֵהוּ..."(פסוקים ו-ז) | **הסבר ההנגדה** |
| יוֹם עַנּוֹת אָדָם **נַפְשׁוֹ** |  |  |
| הֲלָכֹף כְּאַגְמֹן רֹאשׁוֹ |  |  |
| וְשַׂק וָאֵפֶר יַצִּיעַ |  |  |

ג. סכם, מה המשותף לכל המאפיינים של הצום **המצוי** שאותם שולל הנביא, ומה המשותף לכל המאפיינים של הצום **הרצוי** שלהם שואף הנביא?

ד. **שאלת חשיבה:** האם הנביא מתנגד לצום ותענית שכוללים מעשים של עינוי נפש ע"י צום, כפיפות הראש, ולביית בגדי אבלות - שק ואפר? (היעזר בטבלה המשווה שמופיעה בשאלה 3ב)

|  |
| --- |
| המעשה הרצוי ושכרו - בשני שלבים |

לאחר התוכחה בדבר הקיום המוטעה של יום הצום על ידי העם, קורא הנביא לדרך הנכונה לקיום הצום ולשכר היבוא בעקבותיו. הנביא מציג את המצב הרצוי והשכר שיבוא, בשני שלבים:

**בשלב הראשון** **-** **בפסוקים ו-ט:** הנביא דורש מן העם לעשות מעשים טובים בסיסים, על מנת שיזכו לשכר - לישועת ה' ולקרבתו.

**בשלב השני - בפסוקים ט-יב:** הנביא דורש מן העם הנהגות יותר מעולות, אשר יש בהם ממד של "לפנים משורת הדין", על מנת שיזכו לשכר גדול יותר מן השכר המובטח בשלב הראשון.

המעשה הרצוי ושכרו - שלב ראשון

ישעיהו פרק נח

(ו) הֲלוֹא זֶה צוֹם אֶבְחָרֵהוּ:

 פַּתֵּחַ חַרְצֻבּוֹת רֶשַׁע, הַתֵּר אֲגֻדּוֹת מוֹטָה, וְשַׁלַּח רְצוּצִים חָפְשִׁים, וְכָל מוֹטָה תְּנַתֵּקוּ:

(ז) הֲלוֹא פָרֹס לָרָעֵב לַחְמֶךָ, וַעֲנִיִּים מְרוּדִים תָּבִיא בָיִת,

 כִּי תִרְאֶה עָרֹם וְכִסִּיתוֹ, וּמִבְּשָׂרְךָ לֹא תִתְעַלָּם:

בעקבות קיום הצום/המעשה הרצוי, מגיע השכר:

(ח) אָז יִבָּקַע כַּשַּׁחַר אוֹרֶךָ, וַאֲרֻכָתְךָ מְהֵרָה תִצְמָח,

 וְהָלַךְ לְפָנֶיךָ צִדְקֶךָ, כְּבוֹד ה' יַאַסְפֶךָ:

(ט) אָז תִּקְרָא - וַה' יַעֲנֶה; תְּשַׁוַּע - וְיֹאמַר הִנֵּנִי,

 אִם תָּסִיר מִתּוֹכְךָ מוֹטָה, שְׁלַח אֶצְבַּע וְדַבֶּר אָוֶן:

1. בפסוקים ו-ז הנביא הציג דרישות בסיסיות מן האדם הן בפעולות של "סור מרע", והן בפעולות של "עשה טוב", ולאחריהן בפסוקים ח-ט הנביא מציג לעם את הבטחת שכר שיקבלו במידה ויעשו את אותן פעולות בסיסיות.

א. מה הן הפעולות הבסיסיות הנדרשות מן האדם, בבחינת "סור מרע" ובבחינת "עשה טוב"?

ב. השכר על פעולות אלה מתואר כזריחת אור השחר, והוא כולל שני מרכיבים, מה הם?

1. הסבר כיצד בפסוקים ח-ט יש מענה ישיר לשאלת העם בפסוק ג': "לָמָּה צַּמְנוּ וְלֹא רָאִיתָ, עִנִּינוּ נַפְשֵׁנוּ וְלֹא תֵדָע?".

המעשה הרצוי ושכרו - שלב שני

ישעיהו פרק נח

(ט) ... אִם תָּסִיר מִתּוֹכְךָ מוֹטָה, שְׁלַח אֶצְבַּע וְדַבֶּר אָוֶן:

 (אם תסיר מוטה - עול השעבוד, אם תסיר... שלח אצבע - לאיים ולהכות, אם תסיר... דבר אוון - דבור של מרמה ורשע)

(י) וְתָפֵק לָרָעֵב נַפְשֶׁךָ, וְנֶפֶשׁ נַעֲנָה תַּשְׂבִּיעַ, (נפש המעונה תשביע)

בעקבות קיום המעשים הרצויים, מגיע השכר:

 וְזָרַח בַּחֹשֶׁךְ אוֹרֶךָ, וַאֲפֵלָתְךָ כַּצָּהֳרָיִם:

(יא) וְנָחֲךָ ה' תָּמִיד, וְהִשְׂבִּיעַ בְּצַחְצָחוֹת נַפְשֶׁךָ, וְעַצְמֹתֶיךָ יַחֲלִיץ,

 (וְהִשְׂבִּיעַ בְּצַחְצָחוֹת נַפְשֶׁךָ - ה' ישביע אותך גם בימים צחיחים, בימי צימאון ויובש)

 וְהָיִיתָ כְּגַן רָוֶה, וּכְמוֹצָא מַיִם אֲשֶׁר לֹא יְכַזְּבוּ מֵימָיו:

(יב) וּבָנוּ מִמְּךָ חָרְבוֹת עוֹלָם, מוֹסְדֵי דוֹר וָדוֹר תְּקוֹמֵם,

 וְקֹרָא לְךָ גֹּדֵר פֶּרֶץ, מְשֹׁבֵב נְתִיבוֹת לָשָׁבֶת:

 (ויקראו לך מתקן פרצות בהקמת גדר, ועוד יקראו לך משיב לקדמותן את הדרכים העזובות)

****מלבי"ם**** ישעיהו נח, י-יא

**"ותפק לרעב נפשך" -** רצה לומר ההצלחה שהזכיר עד הנה (פס' ח-ט) יהיה בעבור מה **שיסור מרע**, כמו שכתב (בפס' ו-ז) "פתח חרצובות רשע", וכן הצדקה שחשב שיתן לעני לחם כסות דירה, הוא רק מצד שלא יתאכזר, כי המניעה הוא עבירה ונענש על זה. עתה אומר (בפס' ט-י), אבל אם מלבד המניעה מרע, תוסיף עוד **לעשות טוב** **מאהבת הטוב בעצמו ומאהבת ה'** עד ש**"תפק לרעב נפשך",** שחוץ מה שתיתן לו מה שאתה מחויב על פי התורה תוציא לו גם את **נפשך,** שתתן לו **בלב שלם ונפש שמחה בשמחת המצוה בעצמך.** ולא תיתן לו לחמך לבד, כמו שכתוב: "הלוא פרוס לרעב לחמך" (פס' ז), כי תתן לו גם את נפשך, וגם **"נפש נענה תשביע"** כלומר, מלבד שתשביע גופו במאכל תשביע גם נפשו ברוח נדיבה ובדברי נחומים.

**אז שכרך גדול יותר מאד מהקודם,** שנגד מה שכתב תחלה: **"אז יבקע כשחר אורך"** אמר כאן "ו**זרח בחשך אורך"** שיזרח פתאום בפעם אחד, ולא בהגיע תור האור, כשחר הבא בסוף הלילה, רק גם בחשך יזרח לך אור. **"ונחך** ה' תמיד" - **ונגד שאמר "אז תקרא וה' יענה", אומר כאן, כי עתה לא תצטרך לקריאה כלל כי ה' ינחה אותך תמיד בלי הפסק רגע.**

שאלת בגרות, חורף תשע"ה

1. עיין בפסוקים ו-יב, ובדברי המלבי"ם, וענה:

א. לפי המלבי"ם, הסבר את ההבדל בין דרישת הנביא מהעם במילים "הֲלוֹא פָרֹס לָרָעֵב לַחְמֶךָ" (פס' ז) לבין דרישת הנביא מהעם במילים "וְתָפֵק לָרָעֵב נַפְשֶׁךָ" (פס' י)?

ב. לפי המלבי"ם, הסבר את ההבדל בין ההבטחה של הנביא במילים "אָז יִבָּקַע כַּשַּׁחַר אוֹרֶךָ" (פס' ח) לבין ההבטחה "וְזָרַח בַּחֹשֶׁךְ אוֹרֶךָ" (פס' י)?

ג. לפי המלבי"ם, מדוע השכר על המעשים המתוארים בפסוקים ו-ז שונה מהשכר על המעשים המתוארים בפס' י?

סיכום: מידה כנגד מידה

אם הטענה של העם בתחילת הפרק הייתה כנגד זה שה' לא נענה להם: "למה צמנו ולא ראית?!". הנביא מציב לפניהם את האפשרות האמתית לקשר עם הקב"ה:

**כגודל המעשה של האדם כך עוצמת הקשר שלו עם הקב"ה:**

* אם נוהג האדם בעוול וברשעות, הרי שלא יהיה לו קשר עם הקב"ה והוא לא ייענה לקריאתו.
* אם יפעל האדם את הפעולה הטבעית של מניעת רע, יזרח אורו באופן טבעי כמו השחר וה' יענה לתפילתו.
* אם יפעל פעולה שהיא מעבר לכך, בנדיבות ליבו, לפנים משורת הדין, מתוך רצון לעשות טוב ומאהבת ה', הרי שיזרח אורו במהירות בדרך ייחודית, וה' ילווהו תמיד עוד בטרם יקראהו האדם.

עמירם: בניגוד למלבי"ם כאן באתר "ללמוד וללמד" מציגים ש"הסור מרע" והעשה טוב" מצויים בשני השלבים.

בשני השלבים מצויים מצוות "סור מרע" ומצוות "עשה טוב", אך ככל שמעשה האדם רחב ועמוק יותר, כך גם הקשר שלו עם הקב"ה ושכרו - גדול יותר, כפי שניתן לראות זאת בטבלה המסכמת הבאה:

|  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- |
|

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
|  | המעשים הרצויים | השכר |
|  | **שחרור העבדים****"סור מרע"** | **האכלת הרעבים****"עשה טוב"** | **הקשר עם הקב"ה** |
| שלב ראשון(פס' ו-ט) | פַּתֵּחַ חַרְצֻבּוֹת רֶשַׁע,הַתֵּר אֲגֻדּוֹת מוֹטָה,וְשַׁלַּח רְצוּצִים חָפְשִׁים,וְכָל מוֹטָה תְּנַתֵּקוּ. | הֲלוֹא פָרֹס לָרָעֵב לַחְמֶךָ,וַעֲנִיִּים מְרוּדִים תָּבִיא בָיִת. | אָז יִבָּקַע כַּשַּׁחַר אוֹרֶךָ, וַאֲרֻכָתְךָ מְהֵרָה תִצְמָח...אָז תִּקְרָא - וַה' יַעֲנֶה, תְּשַׁוַּע - וְיֹאמַר הִנֵּנִי. |
| שלב שני(פס' ט-יב) | אִם תָּסִיר מִתּוֹכְךָ מוֹטָה,שְׁלַח אֶצְבַּע וְדַבֶּר אָוֶן. | וְתָפֵק לָרָעֵב נַפְשֶׁךָ,וְנֶפֶשׁ נַעֲנָה תַּשְׂבִּיעַ. | וְזָרַח בַּחֹשֶׁךְ אוֹרֶךָ, וַאֲפֵלָתְךָ כַּצָּהֳרָיִם.וְנָחֲךָ ה' תָּמִיד, וְהִשְׂבִּיעַ בְּצַחְצָחוֹת נַפְשֶׁךָ, וְעַצְמֹתֶיךָ יַחֲלִיץ, וְהָיִיתָ כְּגַן רָוֶה, וּכְמוֹצָא מַיִם אֲשֶׁר לֹא יְכַזְּבוּ מֵימָיו... |

 |

1. למדנו (בשאלה 4), שבשלב הראשון בפסוקים ו-ט, הנביא דורש מהעם התנהגות רצויה הן על ידי **"סור מרע"** והן על ידי "**עשה טוב"**. עיין בשלב השני של התוכחה, פסוקים ט-יב, ומצא גם בו את ההנהגות הרצויות הן על ידי ה"סור מרע" והן על ידי ה"עשה טוב". פרט אותם **בלשונך,** ובסס אותם על לשון הכתוב.
* בבא בתרא ט ע"ב (על פי ביאור יד רמה)

א"ר יצחק: הנותן פרוטה לעני מתברך ב-**שש ברכות**, והמפייסו בדברים מתברך ב-**י"א ברכות**:

הנותן פרוטה לעני מתברך ב-**שש ברכות**, דכתיב: "הלא פרוס לרעב לחמך'', מה כתיב בתריה? (א) "אז יבקע כשחר אורך" (ב) "וארכתך מהרה תצמח" (ג) "והלך לפניך צדקך" (ד) "כבוד ה' יאספך" (ה) "אז תקרא וה' יענה" (ו) "תשווע ויאמר הנני".

והמפייסו בדברים מתברך ב-**י"א ברכות**, דכתיב: "ותפק לרעב נפשך ונפש נענה תשביע", מה כתיב בתריה? (א) "וזרח בחשך אורך" (ב) "ואפלתך כצהרים" (ג) "ונחך ה' תמיד" (ד) "והשביע בצחצחות נפשך" (ה) "ועצמותיך יחליץ" (ו) "והיית כגן רוה" (ז) "וכמוצא מים אשר יכזבו מימיו" (ח) "ובנו ממך חרבות עולם" (ט) "מוסדי דור ודור תקומם" (י) "וקרא לך גדר פרץ" (א) "משובב נתיבות לשבת".

|  |
| --- |
| שמירת השבת ושכרה |

פרק מרכזי זה, אשר פתח בתוכחה קשה על קיום לא נכון של ימי **הצום**, מסתיים בפסוקים אודות **השבת**, קדושתה, כבודה והעונג הטמון בה. ימי הצום, כימי השבת מהווים ימים אשר נדרשת בהם עבודת ה' מיוחדת. הפרק מסתיים בפסוקים מרוממים ומחזקים, בדבר הדרך הנכונה לקיים את ימי השבת, הכוללים את קדושת השבת ואת כבוד השבת. אנו למדים שניתן להגיע לעבודת ה' דרך עונג ולא רק דרך עינוי, אם לב האדם מכוון לעשיית רצון ה', תוך ביטול החפץ האישי, על מנת לעשות רצון ה' וחפצו ועל מנת להגיע לקרבת אלוקים.

ישעיהו פרק נח

(יג) אִם תָּשִׁיב מִשַּׁבָּת רַגְלֶךָ, עֲשׂוֹת חֲפָצֶיךָ בְּיוֹם קָדְשִׁי,

 וְקָרָאתָ לַשַּׁבָּת עֹנֶג, לִקְדוֹשׁ ה' מְכֻבָּד,

 וְכִבַּדְתּוֹ מֵעֲשׂוֹת דְּרָכֶיךָ, מִמְּצוֹא חֶפְצְךָ וְדַבֵּר דָּבָר:

(יד) אָז תִּתְעַנַּג עַל ה', וְהִרְכַּבְתִּיךָ עַל בָּמֳתֵי אָרֶץ,

 וְהַאֲכַלְתִּיךָ נַחֲלַת יַעֲקֹב אָבִיךָ, כִּי פִּי ה' דִּבֵּר:

דברי הנביא בסוף פרק נח שימשו מקור לחז"ל בהגדרת אופייה של השבת. מפסוקים אלו נלמדים **הלכות לא תעשה**, מלבד איסורי ל"ט אבות מלאכה, וכן **הלכות עשה**. הרמב"ם מפרט דיני ה-"לא תעשה" הנלמדים מפסוקים אלו, והרד"ק מפרט דיני ה"**עשה"** הנלמדים מפסוקים אלו.

רמב"ם הלכות שבת פרק כד הלכות א-ב

יש דברים שהן אסורין בשבת, אף על פי שאינם דומין למלאכה, ואינם מביאין לידי מלאכה, ומפני מה נאסרו משום שנאמר: "אם תשיב משבת רגלך עשות חפציך ביום קדשי", ונאמר: "וכבדתו מעשות דרכיך ממצוא חפצך ודבר דבר" (ישעיהו נח, יג). לפיכך אסור לאדם להלך בחפציו בשבת, ואפילו לדבר בהן, כגון:

**שידבר** עם שותפו מה ימכור למחר או מה יקנה, או היאך יבנה בית זה, ובאי זה סחורה ילך למקום פלוני - כל זה וכיוצא בו אסור שנאמר "ודבר דבר" - דבור אסור, הרהור מותר.

אסור לאדם לפקוד גנותיו ושדותיו בשבת כדי לראות מה הן צריכין או היאך הן פירותיהן, שהרי זה **מהלך** לעשות חפצו.

וכן אסור לאדם **שיצא** בשבת עד סוף התחום וישב שם עד שתחשך כדי שיהיה קרוב לעשות חפציו במוצאי שבת, שהרי נמצא הילוכו בשבת לעשות חפציו.

****רד"ק ישעיהו נח, יג****

**אם תשיב-** מצות לא תעשה.

**וקראת לשבת עונג-**  מצוות עשה **לענג הגוף ביום השבת במאכלים עריבים וטובים**, שמתוך שישנהו משאר הימים לטוב, יזכור מעשה בראשית, ושהאל חדשו מאין, ושבת ביום השביעי, ומתוך כך ישבח לאל ויפארהו בפיו ובלבבו ותתענג נפשו בו.

1. עיין בפסוק יג ובדברי הרמב"ם והרד"ק והשלם בטבלה שלפניך את הפרטים הבאים:

א. איזו הלכה נלמד מכל חלק בפסוק יג?

ב. האם מדובר במצוות עשה או מצוות לא תעשה?

ג. בחלקו הראשון של הפרק ראינו את שני המרכיבים "סור מרע ו"עשה טוב", מרכיבים אלו נמצאים גם בשמירת השבת ציין בטבלה ביחס לכל מצווה לאיזה מרכיב היא שייכת.

|  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- |
|  **המצווה בלשון המקרא** | **המצווה בלשונך** | **עשה/לא תעשה** | **סור מרע/עשה טוב** |
| אִם תָּשִׁיב מִשַּׁבָּת רַגְלֶךָ... |  |  |  |
| עֲשׂוֹת חֲפָצֶיךָ בְּיוֹם קָדְשִׁי...וְכִבַּדְתּוֹ מֵעֲשׂוֹת דְּרָכֶיך... |  |  |  |
| מִמְּצוֹא חֶפְצְךָ וְדַבֵּר דָּבָר... |  |  |  |
| וְקָרָאתָ לַשַּׁבָּת עֹנֶג, לִקְדוֹשׁ ה' מְכֻבָּד... |  |  |  |

המצווה ושכרה

פסוקים יג -יד הם בעלי מבנה של **מצוה ושכרה**: פסוק יג - המצווה, ופסוק יד - השכר:

ישעיהו פרק נח

(יג) אִם תָּשִׁיב מִשַּׁבָּת רַגְלֶךָ, עֲשׂוֹת חֲפָצֶיךָ בְּיוֹם קָדְשִׁי,

 וְקָרָאתָ לַשַּׁבָּת עֹנֶג, לִקְדוֹשׁ ה' מְכֻבָּד,

 וְכִבַּדְתּוֹ מֵעֲשׂוֹת דְּרָכֶיךָ, מִמְּצוֹא חֶפְצְךָ וְדַבֵּר דָּבָר:

(יד) אָז תִּתְעַנַּג עַל ה', וְהִרְכַּבְתִּיךָ עַל בָּמֳתֵי אָרֶץ,

 וְהַאֲכַלְתִּיךָ נַחֲלַת יַעֲקֹב אָבִיךָ, כִּי פִּי ה' דִּבֵּר:

ר' יוסף קרא ישעיהו נח, יד

וקראת לשבת ענג - מידה כנגד מידה.

1. רבי יוסף קרא מפרש שהשכר המבוטח לאדם בפסוק יד הוא על פי הכלל של "מידה כנגד מידה".

א. מה הביסוס בכתוב לפירוש של ר' יוסף קרא?

ב. הסבר כיצד בא לידי ביטוי מעשי הכלל של מידה כנגד מידה? (היעזר בפירוש של הרד"ק)

* רד"ק ישעיהו פרק נח פסוק יד

אז תתענג על ה' - אם תתענג את השבת תתענג על ה', כלומר ישפיע לך טובות עד שתתענג עליו ותודה בו ובטובו כי מאתו הכל ובידו, והתענוג על ה' הוא תענוג הנפש.

****על הקשר בין שני חלקי הפרק: התוכחה על הצום ופסוקי השבת****

אחד הקשיים שמעוריים פסוקים יג-יד היא **שלכאורה** הם אינם מתקשרים לפרק: הפרק עוסק בתוכחת הנביא אל העם, שהדרך אל קרבת אלוקים היא במצוות של בין אדם לחבירו - בהגנה ובחמלה על החלש, ובשמירת חברה שבה יש חסד, יושר צדק ומשפט, ולכן ישנו קושי מדוע הפרק חותם במצוות השבת. נעיין שוב בפסוקים הבאים וביטויים המודגשים וננסה למצוא את הקשר בין תחילתו של הפרק לבין סופו:

ישעיהו פרק נח

(ב) וְאוֹתִי יוֹם יוֹם יִדְרֹשׁוּן וְדַעַת דְּרָכַי **יֶחְפָּצוּן**,

 כ**ְּ**גוֹי אֲשֶׁר צְדָקָה עָשָׂה וּמִשְׁפַּט אֱלֹהָיו לֹא עָזָב, יִשְׁאָלוּנִי מִשְׁפְּטֵי צֶדֶק, קִרְבַת אֱלֹהִים **יֶחְפָּצוּן**:

(ג) לָמָּה **צַּמְנוּ** וְלֹא רָאִיתָ, **עִנִּינוּ** נַפְשֵׁנוּ וְלֹא תֵדָע? הֵן בְּיוֹם **צֹמְכֶם** תִּמְצְאוּ **חֵפֶץ**, וְכָל עַצְּבֵיכֶם תִּנְגֹּשׂוּ:

(ד) הֵן לְרִיב וּמַצָּה **תָּצוּמוּ**, וּלְהַכּוֹת בְּאֶגְרֹף רֶשַׁע, לֹא תָצוּמוּ כַיּוֹם לְהַשְׁמִיעַ בַּמָּרוֹם קוֹלְכֶם:

**...**

(יג) אִם תָּשִׁיב **מִשַּׁבָּת** רַגְלֶךָ, עֲשׂוֹת **חֲפָצֶיךָ** בְּיוֹם קָדְשִׁי, וְקָרָאתָ **לַשַּׁבָּת** **עֹנֶג**, לִקְדוֹשׁ ה' מְכֻבָּד,

 וְכִבַּדְתּוֹ מֵעֲשׂוֹת דְּרָכֶיךָ, מִמְּצוֹא **חֶפְצְךָ** וְדַבֵּר דָּבָר:

(יד) אָז **תִּתְעַנַּג** עַל ה', וְהִרְכַּבְתִּיךָ עַל בָּמֳתֵי אָרֶץ, וְהַאֲכַלְתִּיךָ נַחֲלַת יַעֲקֹב אָבִיךָ, כִּי פִּי ה' דִּבֵּר:

1. כיצד הפסוקים המסיימים את הפרק בדבר השבת מתקשרים לנבואת הפרק על יום הצום הרצוי? בסס את תשובתך על מילים מנחות שנזכרות בתחילתו של הפרק ובסופו של הפרק. (שני הסברים)